

# The Spirit of Serving by POPE SHENOUDA III



How nice is the saying of the Apostle Paul in this respect "who is made to stumble, and I do not burn with indignation." (2 Cor. 11:29). Also, his saying, "I have made myself a servant to all, that I might win the more. To the weak I became as weak, that I might win the weak. I have become all things to all men, that I might by all means save some." (1 Cor. 9:19-22). His zeal, in flaming love, encompassed all.

2 Walls of Services

Our Fathers, the Apostles, did not neglect the service they began but used all means to follow it up: by sending epistles, or disciples—as Paul used to send Titus or

contents

The Spirit Of Serving 1

Do You Know The Holy Apostles?

What is the differ- 10 ence between the terms 'disciple' and 'apostle'?

The Holy Spirit With 11 The Disciples

The Points Of Differ- 14 ences

Our Fathers The 15 Apostles And The Life of Discipleship

Our Church's News 17 In Pictures

Timothy. Frequently, they used to make special visits, as expressed by St. Paul in his saying, "Let us now go back and visit our brethren in every city where we have preached the word of the Lord, and see how they are going." (Acts 15:36).

3. Service Filled with Spirit and Power:

The Apostles did not serve except after they received th Holy Spirit, as the Lord said to them, "But you shall receive power when the Holy Spirit has come upon you; and you shall be witnesses to Me." (Acts 1:8).



How beautiful are the words of the Bible in this respect "And with great power the Apostles gave witness to the resurrection of the Lord Jesus And great grace was upon them all." (Acts 4:33).

Beautiful also is that which was said about St. Stephen that he was, "Full of faith and power." (Acts 6:8). He stood against synagogues, "And they were not able to resist the wisdom and the Spirit by which he spoke." (Acts 6:10). The nature of the spiritual service is powerful as it is from the Spirit, "for the word of God is living and powerful." (Heb. 4:12).

4. Service filled with Loves

The Lord Jesus "Loved His own... to the end." (John 13:1), and with the same love He served the Apostles. It was not a mere official service.

## Always Remember

- 1. Remember your weakness, then you will be more cautious and you will not submit to the thoughts of pride and false glory which may attack you.
- 2. Remember the loving kindness of the Lord bestowed on you, and you will always lead a life of thanksgiving. Faith will grow in your heart as well as the trust in God's love and work. Your past experiences with God would encourage you in the life of faith.
- 3. Remember people's love and their good past with you. Should you doubt their sincerity or find out they have done something wrong to you, their old love will make intercession for them and your an-



ger will fade away.

- 4. Remember death, So all worldly temptations will disappear and you feel that, "all is vanity and grasping for the wind." (Eccl. 1:14).
- 5. Remember that you are standing before God and He is looking at you, then you cannot sin because you see Him.
- 6. Remember God's promises, and you will be comforted in all your troubles. But, if you forget them, say with David the Prophet, "Remember Your word to Your servant, upon which You have caused me to hope. This is my comfort in my affliction. For Your word has given me life." (Ps. 119:49-50).
- 7. Remember the Blood of Jesus which was shed for your sake and you will definitely know the value of your life; it becomes dear in your eyes, so you will not waste it with prodigal living, "for you were bought at a price." (1 Cor. 6:20).
- 8. Remember the vows you made to God at the Baptistery which your parents undertook on your behalf: to renounce the devil, all his evil deeds, all his thoughts and wiles, al his forces and power.
- Remember always that you are a stranger on the earth and that you will return to your heavenly home: then you will not put all your hopes in this world and its comforts.
- 10. Remember that the narrow gate leads to the kingdom of heaven. If you see the wide gate open before you, escape and keep away from it, as all those who went in by it, they all perished.
- 11. Remember your eternity and work for it at all times.
- 12. Remember that you are a child of God, and ought to have His image. You walk as fits the Children of God, for they are apparent.
- 13. Remember that you are the temple of the Holy Spirit, and do not grieve the Holy Spirit of God in you. Be always a holy temple.
- Remember all that I said to you on this page and if you have already forgotten, please read it over again.

### Seek Faith

St. Paul the Apostle says, "Examine yourselves as to whether you are in the faith. Prove yourselves." (2 Cor. 13:5).

The faith here is not that of the mind or just the name; it is the real faith, a life-style that one lives in God and shows in all his deeds and all his feelings.

The life of faith means complete submission to God an extreme trust in His work within you and within the Church.

Faith cuts a road in the sea and lets water flow from th rock. It is enough to see that the Bible says, "With God all things are possible." (Matt. 19:26). Do you have the practical faith by which you can do everything in Christ? Or is your faith weak and cannot stand tribulations?

If it is so, what should you do? The Lord says, "According to your faith, let it be to you." (Matt. 9:29). The only solution is to pour yourself before God and openly say to Him: Lord I believe, but my faith has not reached the practical level yet. My faith is like the bruised reed that You, due to Your love, wouldn't break; and like the smoking flax that, due to Your compassion, You would not quench. Accept me, O Lord, with my weaknesses. Grant me this faith, a gift from You. Do not say, "I will give you according to your faith" and do not make faith a condition for the gift. Let faith be the gift itself.

Grant me to believe in You, submit my life to You and trust in Your dispensation. It is sufficient for me to believe that You will grant me faith. Isn't it also "a gift from above," from You, and nobody can believe without Your grace?

You say, "Only believe". Even this faith I want from You so I would not think that my humanity has done anything without You...

I am still waiting for this faith by which I could do everything through Your grace.

I believe that You'll give me, and I wish, after being in Your presence, to say, "I believe that You have given me."

My faith will then change from a desire and a request to a reality and a life.

## Visits in Ministry

Visiting is a kind of pastoral care. St. Paul said about it, "Let us now go back and visit our breth-



ren in every city, where we have preached the word of the Lord, and see how they are doing. "(Acts 15:36).

Visiting a person or caring for him is essential for whoever is in a position of responsibility.

The Bishop and the Priest visit the flock

continue, settle and become firm.

the servant visits and asks about his children and the father looks after his children. Even an ordinary believer should sit to himself and review his life, to see where he is going...

Visiting others means being concerned about them and wishing to make sure they are all right.

Therefore, visits create a deep feeling of mutual love. You visit or ask about the one you love, and the one whom you visit or ask about will love you for being concerned about him...

The opposite is also true; lack of care creates a feeling of loneliness and depression. How easy it is for one to say, "There is nobody to ask about me, not even the Church and the Priests!"

Many of our brothers were lost because nobody visited or cared for them, or when this took place it was too late: either because matters, by that time, had become complicated, or their hearts became void of responsive feelings, love of goodness and love of the one asking about them...

For this reason, the quick action, whether visits or care, solves problems before they become serious.

This applies especially to those who are young, weak, new in faith or those who are facing tribulations or temptations or suffering certain pressures and are unable to save themselves or find a solution...

There is a big difference between such a visit full of care and concern and a mere social visit ...

You might visit a person but without being concerned about him!

You might visit him and talk about many things without referring to God and the extent of this person's relationship with Him. A pastoral visit means getting into one's life, finding out his problems and helping in solving them..., creating a deep relationship between him and God ...

Pastoral care means to visit others, bringing God with you... And when you leave, you must have left God in their homes and in their hearts.

I wish in conclusion that you would ask yourself: who needs your visit or care? Whom have you visited but not actually cared for?!

es backward losing everything...!

**Firmness** How easy it is for one to start a spiritual life and live with God for days or weeks then relapses and regressTherefore, the Lord said, "Abide in Me, and I in you." (John 15:4).

He explained to us the importance of the branch's firmness in the vine in order to bear fruit. He praised His saintly disciples not only because they stood by His side during trials; but as He said, "But you are those who have continued with Me in My trials." (Luke 22:28). So He praised their firmness.

In the parable of the sower the Lord tells us about those who were not firm, "...and because they had no root, they withered away... and the thorns sprang up and choked them." (Matt. 13:6).

Therefore, St. Paul the apostle does not talk only about the importance of faith but more about being firm in faith.

He says, "... on those who fell, severity; but towards you goodness if you continue in His goodness. Otherwise you also will be cut off." (Rom. 11:22).

He also says to the Colossians, "... to present you holy... if indeed you continue in the faith, grounded and steadfast." (Col. 1:22-23). And he blames the Galatians who, "having begun in the spirit", but did not continue and, "... are now being made perfect by the flesh." (Gal. 3:3).

Many are those whom the Apostle tearfully mentioned, because they did not continue in firmness.

Some started serving actively, but did not continue...! Others loved the idea of consecration, but did not abide!

And others started by loving God, then left their first

How grim it is for one to live the life of the tabernacle and altar with Abraham, then ends up in Sodom.

Or starts as one of the twelve, then betrays Jesus.

Or starts his life as a mighty victorious and a Nazirite to God and the Spirit of the Lord comes upon him then ends up shaving his hair and pulling the grinder...!

Abiding in the spirit is a test for our will in the midst of tribulations. Therefore, the Bible says, "Remember those... whose faith follow, considering the outcome of their conduct. " (Heb. 13:7). They were steadfast and were made perfect in faith.

## You Yourself Be Good News

People need one who makes them happy and allevi-



ates their troubles. With the hope that he has, he can let in light to shine amidst their tribulations making

them disappear and giving a new hope...

You too, be like that. If you have a joyful word, give it to people. If you have inconvenient word,



postpone uttering it in order not to cause trouble to others.

Blessed are the words of the Bible, "How beautiful are the feet of those who bring glad tidings of good things." (Rom. 10:15).

Be cheerful with everyone and do your utmost to spread happiness among people.

Meet people with a gentle smile and a sweet word, for people do not like frowning or angry looks that make them lose the peace of heart and quietness.

Make people happy to meet you, make them feel that you bring them joy and that your arrival is good news to them.

Look how people draw a good omen and rejoice in a happy word that they read in the horoscope or fortune-book. It could fill their heart with joy and boost their morale although nobody knows the future except God. What made them happy was nothing but a word...

Can't you see that the word Gospel means Good News?! Preaching the Gospel was the announcing of the Good News which the Angel gave to the shepherds, "I bring you good tidings of great joy which will be to all people." (Luke 2:10).

Look how the Lord Jesus Christ said to the people, "Come to me all you who labor and are heavy laden, and I will give you rest." (Matt. 11:28).

So, if you are unable to carry people's burdens, at least do not cause them troubles.

Look how the photographers ask people to smile before they take their photo. They want the picture to be a happy one. You too should be smiling so that your face might be a source of joy for people...

Some wrongly think that religion means a gloomy face and that gloominess indicates seriousness! Religion is in fact joy, and gentleness and joy are the fruits of the Spirit. (Gal. 5:22).

## Forget What is Behind

St. Paul the Apostle said, "...forgetting those things which are behind and reaching forward to those things which are ahead. I press towards the goal." (Phil. 3:13). By referring to what is behind St. Paul did not mean sins but righteousness; that he put his virtues behind and was pressing forward.

Therefore, it justifies the saying, "A good man forgets all the good deeds that he has done as he is too busy in the good deeds that he is still doing..."

The saints never put their good deeds in front of them, but behind. They forget such deeds and never talk about them. And if it happens that somebody mention their deeds in their presence, they change the subject so that this person would forget this too...

If they remember their good deeds, they might feel self-satisfaction about their present state and forget about the work of grace in them. But if they forget these deeds and remember nothing but God's grace that works in them, then they will reach forward, feeling that there are wide spheres ahead of them, leading to the desired perfection...

I wish you would forget the past completely, not only the righteousness you did in it but also all hardships and troubles you faced therein. Forget also the evil which spoils the purity of the heart when you remember... Instead of that, reach forward in positive steps towards the love of God... and towards eternity...

Poor are those who limit their thoughts to the past with all its troubles, mistakes or its sweet dreams. There would not be any time or strength left for them to do something for the future.

They talk about the beauty of the past, the greatness of the past, either boasting in it or grieving over it. As for the present, there is nothing about it, it does not exist, the same goes with the future... etc.

The beautiful past cannot satisfy you if the present is troublesome. Therefore, do not live on sweet memories but reach forward. Let your present always be better than your past...

Do not remember from the past except what could make your present better and gives you a push forward in repentance or in growth...

## The Contrite Prayer

There are many characteristics that distinguish a spiritual prayer. One of these is to pray with faith and humility, with understanding, concentration, love, depth and warmth. It is a prayer from the heart, not only from the lips. We would like to talk

now about prayer from a contrite heart.

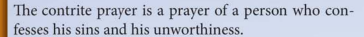
"The sacrifice acceptable to God is a broken spirit, a

broken and contrite heart." (Ps. 51:17).

God never rejects the contrite. The contrite prayer of the tax-collector was accepted by God.

So the tax-collector went out justified though his

words were few... only one sentence.



There is no self-justification in such a prayer, nor excuses but confession that one deserves judgment. In such a prayer, the tax-collector did not dare to lift up his eyes but stood afar in humility...

The contrite prayer might sometimes be accompanied with tears.

It is like the prayer of Hannah, the mother of Samuel and like Peter's tears after he denied the Lord. But these tears should not be artificial or fake nor be a matter of boasting that makes oneself great in one's own eyes or in the eyes of others.

The contrite prayer gives more thanks than demands. In such a prayer one feels unworthy to ask for anything or feels so ashamed of one's sins that one does not dare to ask for anything except God's mercy. In such a prayer one thanks for everything, feeling that one deserves nothing.

The contrite prayer is at the same time a solemn prayer. In prostration, it is not only the head that clings to the dust, but one says with the psalmist, "My soul clings to the dust." (Ps. 119:25).

It is a prayer that stands in reverence before God, talks to Him with respect, understanding and humble words.

The contrite prayer is a prayer of dust and ashes. It is the prayer of one who sees himself as nothing more than dust and ashes. Like Job after the trials (Job 42:6) and our father Abraham (Gen. 10) and Nehemiah in his humility, tears and confession (Neh. 1).

"Who am I Lord to talk to You?! It is a great modesty from the Lord of Lords to listen to dust."

### Do Not Resist Evil

In the Sermon on the mountain, the Lord tell you not to resist evil." (Matt.

**5:39).** That was said with regard to being subject to aggression, so one should not revenge for himself. In the same regard, St. Paul the Apostle said, "Repay no one evil for evil. do not avenge yourselves."

(Rom. 12:1719).

The Lord Jesus Christ stood silent before the Sanhedrin and before Pilate, without defending Himself; while if He had done, He would have convinced them all. But, "He was led as a lamb to the slaughter, so He opened not His mouth." (Isa. 53:7). His refusal to resist puzzled Pilate, so he said, "I have found no fault in this Man." (Luke 23:14).

Joseph the Righteous, was cast into a pit by his brothers and he did not resist. He was sold as a slave and did not resist. Even when Potiphar put him in prison, he did not resist. He had a strong heart that resisted not. But God in Heaven, saw and witnessed and it was all recorded...

The righteous Abel did not resist his brother Cain. David the Prophet did not resist Saul.

In the act of non-resistance there is reliance on God the Almighty.

In most cases of resistance, there is self-reliance... The one who does not resist evil has the virtue of endurance within him. He also has the virtue of patience and the faith that God will act and interfere.

In silence, there is submission to God's will. Mostly, the one who resists could easily be agitated. He gets excited quickly, reacts quickly and answers back quickly. He also quickly loses his love to the one who offends him.

The non-resistance of evil needs souls that are strong: strong in faith and strong in endurance.

I wish you would train yourself to attain this virtue. This does not mean that you abstain from resisting and wait for God to revenge for you? but to remain silent and forget the offence.

Do not react on the outside but even inside train your-

self to remain calm without being upset.

Lift up yourself above the offence and lift up your heart to God. Do not revenge for yourself because God alone is your defender.

## Wheat and Tares

God has sent you to the



earth to spread goodness. As for the evil that is on the earth, leave it and do not resist it.

It is a wise policy that the Lord gave us in the parable of the tares in Matthew 13. His servants asked Him, "Do You want us to go and gather them up? But He said, "No, lest while you gather up the tares you also uproot the wheat with them. Let both grow together until the harvest." (Matt. 13:28-29).

So the tares remained on the earth and the Lord allowed it not only to stay but to grow and grow till the harvest. It is not for us to gather it...

As for you, have you fatigued yourself in pulling the tares while it is still on the earth. Have you lost your spirituality in doing this, but did not succeed nor win yourself...? Perhaps you have found out that your wheat was uprooted with the tares or became like it in anger and the loss of peace, and perhaps in losing some of the love you had!!

If you feel tired, come and let us both grow wheat together; sow the seeds of good everywhere. Let us plant new seeds and water them with the living water and pray that God may make them grow. Let us ask Him in our prayers and in the Holy Mass to bring them up according to their measure, according to His grace and to accord a cheerful touch to the face of the land, that its furrows may be watered and its fruits be plentiful...

Sow the seeds of good everywhere. Do not be troubled if some of them fall on stony places or among the thorns... Forget all that and rejoice in the few seeds that fell on good soil and grew... This is your portion from all your toil. It is also the portion of God.

Do not waste your time, your nerves or your spirituality in uprooting evil from the earth, but be positive in doing good.

How beautiful is the saying, "Instead of cursing the darkness, light a candle."

Light does not struggle with darkness, but the mere presence of light is enough to disperse darkness.

### **Practicing Ceaseless Prayers**

You cannot reach at once what the saints attained in several years. Therefore, you need to follow these gradual steps:

Decide, for yourself, on a short prayer that suits you. You may repeat it several times, in depth, expressing your personal feelings.

Use this prayer at your leisure to keep yourself busy lest your thoughts should wander over trifles or sins.



That is how you can gain a double profit: praying and also resisting evil thoughts. At the same time, you use your time in what helps you spiritually.

Keep your mind busy with prayer while you are among people whose talk has nothing to do with your salvation. You do not benefit from it, and, at the same time, you'll be embarrassed to withdraw from them. At least, be there physically, but, as for your heart, keep it busy with God in prayer without anybody noticing. You may also busy yourself with these prayers during the time you spend in public transport or in waiting for it or while you are waiting for somebody. This could also save you from anxiety.

You may repeat these short prayers while you are having your meals. It feeds your spirit while your body is receiving its food. At the same time, you'll keep table etiquette.

If anyone talks to you during these prayers, do not ignore him by remaining silent thus getting yourself into trouble, but answer him briefly and quietly, then go back to your prayers...

You may also repeat these prayers while you are in bed before you go to sleep. This will keep your subconscious busy with spiritual things, besides the act of praying. By doing this, your bed will be sanctified and your dreams kept pure.

When you wake up, start also by repeating these prayers, even before washing your face. Thus your first thought becomes spiritual and the first one you talk to will be God.

Whenever you find a chance to pray, take advantage of it. That is how you overcome the problem of "wasting time" and get used to prayer.

All these prayers shall not prevent youfrom practicing the Agpeya rayers (the Book of Hours) or your personal prayers, and standing in reverence before God...

## DO YOU KNOW THE HOLY APOSTLES?

excerpted from St Moses Coptic Orthodox Church website

## St. Andrew the First-Called.

St. Andrew was a Galilean fisherman of Bethsaida and

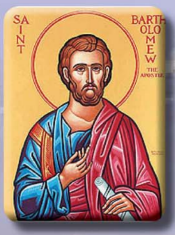


was the first called of the Apostles of Christ (John 1:37-40), to whom he brought his brother Simon, called Peter. According to Church tradition, he suffered martyrdom at Patras in Achaia on an X-shaped Cross (St. Andrew's Cross). Another tradition says that he visited Russia as far as the city of Kiev (while yet

another Novgorod). His Feast Day is November 30.

## St. Bartholemew

In Holy Scripture, St. Bartholemew is to be identified with the Nathanael of John 1:45-51, of whom the Lord Himself witnessed, an Israelite indeed, in whom is no guile (John 1:47). According to Church tradition, he preached the Gospel in Lycaonia, India and Armenia, where he was martyred by being flayed alive. His Feast Day is June 11.



## St. James the Elder.



St. James the Elder (socalled to distinguish him from the other Apostle, St. James the Younger) and his brother, John (the Evangelist), were fishermen the sons of Zebedee. This James, along with his brother and St. Peter, were especially beloved of the Lord. According to the Acts, he was beheaded by

King Agrippa in Jerusalem (Acts 12:2), after first having preached in Spain. His Feast Day is April 30.

## St. James the Younger.

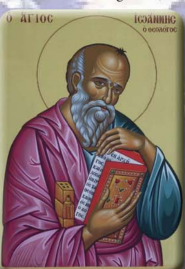
St. James the Younger (socalled to distinguish him from the other Apostle of the same name; sometimes called the Son of Alphaeus), was the brother of St. Matthew. In St. Mark's Gospel he is said to be the son of Mary, one of the Holy Myrrhbearing Women (Mark 16:1). According to Church tradition, he labored in Judea and then accompanied



St. Andrew to Edessa, preaching the Gospel. Later he travelled to Gaza (on the southern seacoast of Palestine), and from there to Egypt, where he was martyred by crucifixion. His Feast Day is October 9.

## St. John.

St. John the Evangelist (also the Theologian or the



Divine), was a son of Zebedee and brother of St. James the Elder. In Holy Scripture he is referred to as the disciple, whom Jesus loved (John 13:23), and who leaned on his Master's breast at the Last Supper. To him was entrusted the Most-Holy Theotokos by Our Lord as He was dying on the Cross (John 19:26), and it was at St. John's

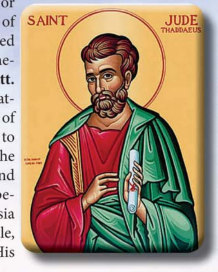
. . . . . . . . . . . .

house that her Holy Dormition occurred. St. John occupied an important place in the Apostolic ministry and, according to St. Paul, he, together with Peter and James were seen to be pillars of the Church in Jerusalem (Gal. 2:9). According to Church tradition, he was the last of the Apostles to die, ca. 100 A.D., and while exiled on the Isle of Patmos, he wrote the Apocalypse (or Revelation). To him is also attributed the Gospel and the three Epistles that bear his name. His Feast Days are May 8 and September 26.

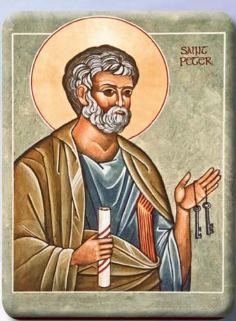
## St. Jude.

This Apostle, the brother of James the Just (both be- St. Peter was a brother of St. Andrew, and, together

ing half-brothers perhaps, cousins, the Lord), is also called Thaddaeus or Lebbaeus (John 14:22; Matt. 10:3). To him is attributed the Epistle of St. Jude. According to Church tradition, he preached in Syria and Edessa, eventually being martyred in Persia with his fellow Apostle, Simeon Zealotes. His Feast Day is June 19.



## St. Peter.

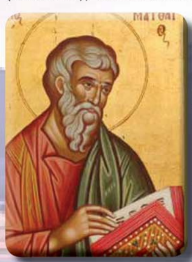


with him, was fisherman on the Sea of Galilee. Called by the Lord become fisher of men Matt. 4:19), he was originally named Simon, but lathis name was changed to Peter (in Ara-Cephas, maic meaning rock) by the Lord.

This was in response to Peter's declaration: You are the Christ, the Son of the Living God (Matt. 16:16), for the Lord then said to him, You are Peter, and on this rock I will build My church, and the gates of Hell shall not prevail against it (Matt. 16:18). Holy Scripture amply witnesses to the fact that Peter occupied a primary place among the Apostles, although not to the extreme claimed by the Roman Catholic Church. His activities after the Resurrection are witnessed to in the Acts and, according to Church tradition, he was later martyred in Rome, being crucified upside down at his own request, since he felt himself not worthy to die in the same manner as the Lord Himself. The two Epistles of St. Peter are ascribed to him and he is celebrated, together with the other chief Apostle, St. Paul, on June 29.

## St. Matthew.

St. Matthew (also called Levi the son of Alphaeus (Mark 2:14)) was a brother of St. James the Younger



and was a tax collector. The First Gospel is attributed to him, and, according to many scholars, was first written for the Hebrews. According to Church tradition, St. Matthew preached to the Jews first, and then travelled to Ethiopia, Macedonia, Syria and Persia, dying a natural death, according to one tradition, or by martyr-

dom, according to another. His Feast Day is November 16.

## St. Matthias.

According to the Acts, St. Matthias was chosen by lot to fill the place among the Twelve Apostles left vacant by the Judas Iscariot (Acts 1:15-26). According to Church Tradition he is said to have preached in Ethiopia and Armenia, eventually suffering death by crucifixion. His Feast Day is August 9.



## St. Philip.

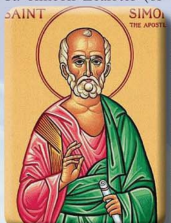


St. Philip, like Peter and Andrew, came from in Galilee Bethsaida (Matt. 10:3) and was called early in the Lord's earthly ministry, bringing Nathanael with him (John 1:43). According to Church tradition, he was a missionary in Phrygia and died there (by martyrdom, according to some) at Hierapolis.

His Feast Day is November 14, the next day being the beginning of the Nativity Fast (for which reason it is often called St. Philip's Fast)

## St. Simcon Fealotes.

St. Simeon Zealotes (or the Zealot; sometimes the SIMO Canaanite), according to



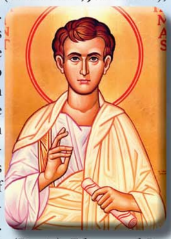
Church tradition, travelled through Egypt and Africa, then through Mauretania and Libya, preaching the Gospel of Christ. Later he is said to have travelled to Britain, where he was martyred by the Romans on a Cross. Another tradition says that he was martyred with St. Jude in Persia. His

Feast Day is May 10.

## St. Thomas.

St. Thomas, called Didymus (or the Twin, John 11:16),

appears several times in St. John's Gospel, which gives a good impression of the sort of man he was: ready to die with the Master (John 11:16); sceptical about the Resurrection, vet, when the Risen Christ manifested Himself to him, is whole-hearted in his belief (John 20:24-28). According to Church tradition, St.



Thomas preached in Parthia (Persia), Edessa and India, where he is held in great veneration as a founder of the Church there, eventually suffering martyrdom. According to Church tradition, his remains were buried in Edessa. His Feast Day is October 6 and also the Sunday following Holy Pascha (St. Thomas Sunday).

## Judas Iscariot.



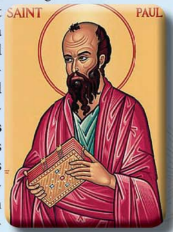
This disciple, forever a symbol of treachery, the son of Simon, was from the town of Kerioth (from Kerioth Iscariot). According to the Gospel, he stole from the common treasury of which he had charge (John 12:5-

6) and ultimately betrayed his Lord for thirty pieces of silver (Matt. 26:14-15). After the Crucifixion of Jesus, in deep remorse, Judas cast the pieces of silver into the Temple before the Chief Priests and Elders, later going out and hanging himself. With the money, now considered blood money, a potter's field was bought to

bury strangers in (Matt. 27:3-10).

## St. Paul.

St. Paul was a strict Pharisee, having studied under the respected Rabbi Gamaliel at SAINT Jerusalem (Acts 22:3). At a young age he had learned the trade of a tent-maker (Acts 18:1-3) and had inherited Roman citizenship from his father (Acts 22:28). The young Saul (as he was known before his conversion to Christianity) was zealous for Judaism and consented to the ston-



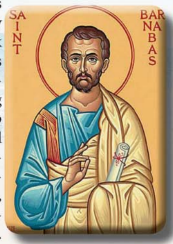
ing of St. Stephen, later actively joining in the persecution of the Christians (Acts 8:3). While on the way to Damascus, to persecute the Christians there, he had a sudden vision of the Lord, Who rebuked him for his persecution, and later he converted to the Christian Faith (Acts 9:1-22). After this conversion experience, St. Paul went on to become one of the greatest of the Apostles, zealously bringing the Light of Christ to the Gentiles, eventually going to Rome where he received martyrdom by beheading. During his missionary journeys, amply attested to in the Acts, he wrote letters of encouragement to various congregations and individuals along the way, and thirteen of them (fourteen, if the Epistle to the Hebrews is accepted as of Pauline origin) have been accepted as part of the New Testament. Together with St. Peter, he is commemorated on June 29.

## other apostles

## St. Barnabas.

St. Barnabas, a good man, full of the Holy Spirit and

of faith (Acts 11:24), was a Jew from Cyprus, closely associated with the work of St. Paul. It was Barnabas who was sent to the Christians at Antioch, fetching Paul from Tarsus to help him. Later, he and Paul were sent on the first missionary journey, which began on the island of Cyprus, of which Church St. Barnabas is said to have founded.

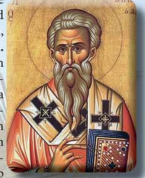


According to Church tradition, he was martyred on Cyprus at Salamis. He commemorated together with St. Bartholomew on June 11.

## St. James the Brother of the Lord.

St. James was a half-brother (or perhaps a cousin) of the

Lord, and was the first Bishop of the Church at Jerusalem, being called by St. Paul a pillar of that Church, together with Peter and John (Gal. 2:9). At the first general Church council, the Council of Jerusalem, James is depicted as having a leading role (Acts 15:12-21). Having ruled the Church in Jerusalem wisely (for which reason he is often called the Just), St. James was martyred there. Being taken to the top



of the Temple wall, he was commanded to convince the people to turn away from Christ, which he refused to do, speaking to them in quite the opposite manner. Thereupon he was thrown down from that high point to the ground, where he was stoned and beaten to death. The Epistle of St. James is attributed to him and his Feast Day is celebrated on October 23.

## St. Luke.

St. Luke, the Beloved Physician (Col. 4:14), is the author



of the Gospel bearing his name, as well as the Acts of the Apostles. He was a Gentile convert, probably a Greek, and was a companion of St. Paul in his later missionary journeys, concerning which he related in the Acts. According to Church tradition, St. Luke was an iconographer and wrote the first Icon of the Most-Holy Theotokos. St. Luke died, unmarried, in

Greece, at the age of eighty-four, and is commemorated on October 18.

## St. Mark.

The Second Gospel is attributed to this Apostle, who some say was the young man who fled away naked at the arrest of

Jesus in the Garden of Gethsemane (Mark 14:51-52). In the Acts, he is called John Mark (Acts 12:12; 15:37), the son of Mary, at whose house in Jerusalem the early Christians stayed (Acts 12:12), and he was a cousin of the Apostle Barnabas (Col. 4:10). He figures several times in the Acts, at one point being the source of a temporary rift between

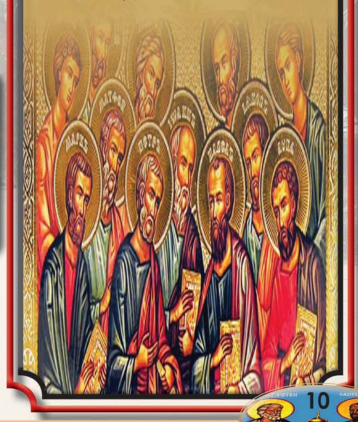


Paul and Barnabas (Acts 15:36-40), but later he was with Paul during his first imprisonment at Rome (Col. 4:10). In his 1st Epistle, St. Peter mentions Mark as being with him, styling him my son (1 Pet. 5:13). According to Church tradition, St. Mark wrote his Gospel at the request of the brethren in Rome, who asked him to relate what he had learned from St. Peter. He is said to have preached the Gospel at Alexandria, Egypt, and was its first Bishop, being martyred there during the reign of the Emperor Trajan. His Feast Day is April 25.

## What is the difference between the terms 'disciple' and 'apostle'? Who is entitled to the first and who to the second?

## Excerpt from suscopts.org

All those who followed our Lord, adhered to His teachings and transmitted them to others are called disciples "And when it was day, He called His disciples to Himself; and from them He chose twelve whom He also named apostles" (Luke 6:13). The Lord chose twelve of those and called them apostles. An apostle literally means one who is sent forth. All apostles are disciples, but not all disciples are apostles. The seventy also would be called apostles for they were sent by the Lord Himself. St. Mark was one of the seventy therefore he is called apostle. As for St. Paul, the Holy Bible tells us that he was chosen and was sent by the Lord Himself (Acts 9:15).





Jesus Christ, after His resurrection, had spent forty days with His disciples the saints talking to them about the things pertaining to the kingdom of God (Acts 1:3)...afterwards and prior parting ascending to Heaven, He told them "tarry in the city of Jerusalem until you are endued with power from on high" (Lk. 24:49).

So what was this power which they needed to await? He told them "But you shall receive power when the Holy Spirit has come upon you; and you shall be witnesses to Me in Jerusalem, and in all Judea and Samaria, and to the end of the earth" (Acts 1:8).

Yes, they couldn't start their service preaching spiritual work unless they were endued with that power from on high; the Holy Spirit being upon them...

They were taught at the hands of Jesus Christ Himself for more than three years; listening to the teachings of this Great Master "in whom are hidden all the treasures of wisdom and knowledge" (Col. 2:3) with all the depth, strength and influence of His teachings... with all what they practically witnessed of His various means in treating everyone, the way He served, the wonders and miracles...yes, God didn't find all that as to be sufficient for them, even the forty days period which He spent with them after the resurrection God saw that they weren't sufficient. They ought to have power from the Holy Spirit in their service. So God gave us an example on how to prepare Church servants...

It happens that we, mistakenly, introduce servants to work in God's vineyard before they are well matured and before acquiring power from the Holy Spirit...!



It's not how many Church servants are in number; what counts is how strong their spiritualities are. It's not how quickly we prepare them; but how well they are internally filled up. Only one sermon by Peter the Apostle, after the Holy Spirit came upon them on Pentecost, was quite sufficient for attracting three thousand persons who were cut to the heart and then were baptized (Acts 2:37-41).

And so was the work of the Holy Spirit with all the other disciples whom "with great power the apostles gave witness to the resurrection of the Lord Jesus. And great grace was upon them all" (Acts 4:33). That is why we read about their service that "the Lord added to the church daily those who were being saved" (Acts 2:47), and that is why we also read that "the word of God spread, and the number of the disciples multiplied greatly in Jerusalem, and a great many of the priests were obedient to the faith" (Acts 6:7). They are clear examples of the fruitful service in which God's spirit continually works, its God's Spirit who gives words to preachers.





The Holy Spirit came upon the reverend apostles and that was a necessary condition for them to serve, as well as on ordaining deacons it was a prerequisite. In the story of appointing the first seven deacons chosen to



serve, we hear the apostles saying to the people "brethren, seek out from among you seven men of good reputation, full of the Holy Spirit and wisdom, whom we may appoint over this business" (Acts 6:3). "And the saying pleased the whole multitude. And they chose Stephen, a man full of faith and the Holy Spirit" as well as the rest of the seven men, it was said about Stephen the deacon that he was full of faith and power... (Acts 6:5-8).

For that reason when St. Stephen commenced his service he was able to dispute with three Synagogues of the Freedmen "they were not able to resist the wisdom and the Spirit by which he spoke" (Acts 6:10). It was also said that "all who sat in the council, looking steadfastly at him, saw his face as the face of an angel" (Acts 6:15).



How broad and deep is the work of the Holy Spirit in the preliminary Church. The Holy Spirit was choosing servants and commanding that they should be ordained. The Holy Spirit is the One who said to the forefathers: "Now separate to Me Barnabas and Saul for the work to which I have called them" (Acts 13:2). The Book also says "Then, having fasted and prayed, and laid hands on them, they sent them away. So, being sent out by the Holy Spirit, they went down to Seleucia" (Acts 13:3-4).

The Holy Spirit then called the two apostles Paul and Barnabas and sent them away...the Holy Spirit even indicated places where service was to take place...as it was said once that they were forbidden by the Holy Spirit to preach the word in Asia and in Bithynia...then guided them to go to Macedonia (Acts 16:6-10).

The Holy Spirit also led the Holy Councils. The first of which was convened by the reverend apostles in Jerusalem on year 45 A.D. which was concluded by their saying "For it seemed good to the Holy Spirit, and to us, to lay upon you no greater burden..." (Acts 15:28).



If the work of the Holy Spirit was essential for the reverend apostles so how would it be for the ordinary Church servants whom if fallen into sin would be an offense to the service and the congregation. If some people served and failed in their service, or may be their service was incomplete and not up to the required level of perfection; the main reason could be that they worked without the Holy Spirit and this shows us the importance of the Holy Spirit's leadership in the service.

The first work of the Holy Spirit is granting numerous and various talents which St. Paul the apostle mentioned in his first epistle to Corinthians chapter 12. Regarding the strength of the service, the Holy Spirit not only gives utterance to the servant as when Paul the apostle asked to pray for him saying "that utterance may be given to me, that I may open my mouth boldly to make known the mystery of the gospel" (Eph 6:19)...but also the Spirit gives such influence and effectiveness to the word uttered on souls listening to it, the Holy Spirit grants the ability to implement what is heard, as well as working through the person's will hence this word would bear its fruit.



As the Church cares for the work of the Holy Spirit in every person, she set up among the daily prayers the third hour prayer which refers to the Holy Spirit and His work. I know that the majority prays the Prime and the twelfth hour prayer, but do you care, as well, praying the third hour prayer in which you say to the Holy Spirit "O Heavenly King, the Comforter, the Spirit of Truth, who is present in all places and fills all, the treasury of good things and the Life-Giver, graciously come, and dwell in us and purify us from all defilement, O Good One, and save our souls."

You have an evident relation with the Father in most of your prayers and in the prayer of thanksgiving, you also have a relation with the Son our Savior especially in the prayer of the sixth hour in which you say "O You, Who on the sixth day and in the sixth hour was nailed to the cross,...", but what is your relationship with the Holy Spirit whom without Him you cannot live in the life of righteousness...?



In the prayer of the third hour we ask for the grace of the Holy Spirit, for the work of this grace in us particularly for the sake of purifying us. And in the absolution of the third hour we say "we thank You for You raised us for prayer in this holy hour, in which You abundantly poured the grace of Your Holy Spirit upon Your holy disciples and honorable and blessed apostles…"

We also repeat the phrase "the grace of Your Holy Spirit" and say "send forth upon us the grace of Your Holy Spirit, and purify us from all defilement of body and spirit. Change us into a spiritual manner of life, that we may walk in the Spirit and not fulfill the lusts of the flesh."

Realize here that according to the Holy Spirit; we are speaking about the grace being sent forth upon us and not the hypostasis as some may falsely think...Sending forth the grace is for the apostles and for us too...

Notice the work of the Holy Spirit as well in purifying body and spirit.



It is good for a person to seek purification of his soul through the work of the Holy Spirit in him and not just by means of his own humanly effort throughout which he might fall and rise...



There are other kinds regarding the work of the Holy Spirit; we say about Him in the third hour prayer: "a spirit of prophecy and chastity, a spirit of holiness, justice and authority". The book of Isaiah the Prophet says about the Holy Spirit: "The Spirit of the Lord, The Spirit of wisdom and understanding, The Spirit of counsel and might, The Spirit of knowledge and of the fear of the Lord." (Is. 11:2). We ask in our prayers for the work of all this.

Regarding authority, it is mainly appointed to Priesthood. Including the power of forgiving sins, as the Lord said to His disciples "Receive the Holy Spirit. If you forgive the sins of any, they are forgiven them; if you retain the sins of any, they are retained" (Jn. 20:22-23).

When the Priest forgives sins of those who repent, he forgives through the power of the Holy Spirit working in him. As God says about the congregation at the end of the Divine Liturgy prayer "be absolved by my mouth through You Holy Spirit."

The Spirit of authority regarding the average believers is: Either having control on their own selves through self discipline or on the other hand having power on devils not allowing them to be in control of their life or of their own will...



The Holy Spirit as well is the Spirit of truth (Jn 15:26), the Spirit of justice. He, whom the Spirit of God works in him is fair and honest, rightly divides the word of truth, has no partiality in his judgments and avoids the idle babblings in his talks. The work of the Holy Spirit is infinite; He is the treasury of good things, the Lifegiver. He is the giver of the spiritual gifts as mentioned in (1 Cor. 12), He gives words of wisdom, of knowledge, gives words of faith, of prophecy, healing and mighty acts... We must not also forget the work of the Holy Spirit in all the Church Sacraments.

We are born through baptism from water and spirit, and then we are given the sacrament of Holy Chrism (anointment with the Myron oil) hence we abide in the Spirit and become temples for the Holy Spirit, and the Spirit of God dwells in us (1 Cor. 3:16)...in addition to the work of the Holy Spirit through the rest of Church sacraments.



## The points of difference

Excerpt from from all nations.org by H.H. Pope Shenouda III

**SAINT PETER** was among the first whom the Lord had chosen to work with Him (Matt. 10).

**SAINT PAUL** was not among the twelve, and not even among the seventy apostles, but the Lord chose him lastly, after the resurrection and years after the choice of Matthias.....

He did not follow Christ during His predication on earth. He rather said about that: "Then last of all He was seen by me also, as by one born out of due time. For I am the least of the apostles, who am not worthy to be called an apostle, because I persecuted the church of God" (1 Cor. 15: 8-9).

And although he was the last in his call, yet he "labored more abundantly than they all" (1 Cor. 15:10). That shows that it is not a matter of precedence, but according to the amount of weariness from exertion for God.

A person may not be the most ancient among the workers in ministry, and nevertheless he may be the strongest of all the workers. John the Baptist was not the first prophet in the Old Testament, but he was the last of them in their chronological order. Nevertheless it was said that "among those born of women there has not risen one greater than John the Baptist" (Matt. 11:11).

THE APOSTLE PETER WAS A MARRIED MAN. It was mentioned in the Gospel that Christ healed his step-mother from fever (Matt. 8: 14-15). In his journeys for the predication, he wandered accompanied by his wife as a sister (1 Cor. 9:5).

BUT THE APOSTLE PAUL WAS A VIRGIN. (1 Cor. 7:7). He called for the preference of virginity. "But each one has his own gift from God", "as the Lord has called each one..... Let each one remain in the same calling in which he was called" (1 Cor. 7: 7,17,20).

That proves that the Lord calls everybody to His service, whether they are married like Peter, or virgins like Paul.

Peter began his life with the Lord

Christ with love, confidence, and faith. But on the contrary: Paul began by enmity, as a persecutor of the Church and of everyone who followed Christ, so that the Lord, when He met him on the road to Damascus, began his conversation with him by reprimanding him saying: "Saul, Saul, why are you persecuting Me?" (Acts 9:4).

SAINT PETER WAS A SIMPLE MAN, a fisherman (Matt. 4:18). He was ignorant and was not instructed into culture or science. He is one of whom "God has chosen the foolish things of the world to put to shame the wise" (1 Cor. 27). It was said of him, of him and saint John, "that they were uneducated and untrained men" (Acts 4:13).

But SAINT PAUL WAS ONE OF THE LEARNED OF HIS AGE, who was educated at the University of Tarsus, and brought up at the feet of Gamaliel (Acts 22:3). He was well-known for his culture and for read-

ing many books. (Acts 26:24).

That shows us that the Lord equally employs everybody for His kingdom, the learned and the simple. The important thing for them is to be useful utensils for the work of His grace.....



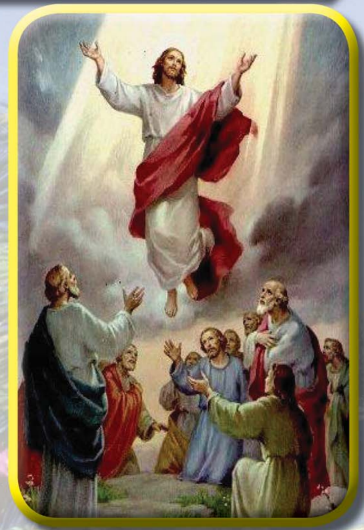


## OR FATIES TE HAV ANSTES AND THE USE OF DISCUSSION

**Excerpt from St Marina Coptic Orthodox Church by Emil Bishay** 

When the time came for our Lord to ascend to the Father, after He had lovingly accomplished our salvation, the vital responsibility which He assigned to His disciples was to peruse a life of discipleship to Him and to His commandments, and to "make disciples" who would follow their model; He said, "All authority has been given to Me in heaven and earth. Go therefore and make disciples of all nations... teaching them to observe all things that I have commanded you...". This was the time when, in accordance with His enormous authority in heaven and on earth, He gave them the Holy Spirit: "He breathed on them and said to them, "Receive the Holy Spirit"; and on the Pentecost Day He poured the Holy Spirit (who proceeds from the Father) in them and gave them power from the highest to preach the gospel to the whole creation.

The Lord chose His disciples through His exploratory eye which sees the depths of every heart. He clearly explained to them saying, "You did not choose Me, but I chose you and appointed you that you should go and bear fruit, and that your fruit should remain". Thus, the call of the disciples and their preparation was one of Christ's most imperative tasks in His plan for our salvation. He intended to personally lay the foundation of His church, so that everyone and everything in the church would be "built on the foundation of the apostles and prophets, Jesus Christ Himself being the chief cornerstone, in whom the whole building, being fitted together, grows into a holy temple in the Lord, in whom you also are being built together for a dwelling place for



God in the Spirit".

## The Spiritual Dissipleship

The church fathers attribute the success of service in any church and in any era to the faithfulness of her servants in following the spirit of discipleship pursuing the scheme which the apostles received from the Lord. The fathers, in turn, served and taught their disciples (clergy, servants, and congregation) their spirit and thought based on the same apostolic scheme. On this, St Paul says, "Brethren, join in following my

example, and note those who so walk, as you have us for pattern"

## The Spiritual Fatherhood

The spiritual father aims at changing the person of his disciples to the better through his example and his didactic wisdom. Calling him "father" puts a great responsibility on his shoulders; for as the body-father's responsibility is not limited to beget the children but it extends to their education and well being, so much more the responsibility of the spiritual father extends to guiding his disciples by the word of life. Our Lord emphasizes the efficacy of his words in edifying those who listen, He says, "The words that I speak to you are spirit and they are life". The responsibility of the spiritual father and guide is to give his disciples life, even he had to carry the cross in their stead until the time comes when he will have to give a faithful account for his stewardship: "But in all things we commend ourselves as ministers of God: in much patience... in labors, in sleeplessness, in fastings; by purity, y knowledge, by longsuffering, by kindness, by the Holy Spirit, by sincere love... Now in return for the same you also be open".

The spiritual fatherhood is not a job it is to a much higher level, a responsibility. Its duties are much greater than its rights. Our fathers, the apostles were so much faithful in fulfilling their responsibilities as to pay the ultimate price for the edification of the church. Yes, they shed their blood that we can live, and that the church of God can remain alive, glorious and joyous with her redeemer to the present day.

## The Decessity of Spiritual Fatherbood (Dissipleship)

A brother said, "I asked a disciple of Abba Pefnotius, (the disciple of Abba Makarius the Great) saying, 'Father give me a word by which I may live.' He answered me, 'Keep the stream which runs in your farm' (He meant the source of wisdom and grace which flows through the

spiritual guide.) I asked him, 'How can I keep it?' He answered, 'If you do not live with a farmer how could you know what farming is all about, namely: plowing, sowing, keeping, watering, and harvesting?' I asked, 'What does this mean?' He explained, 'If you do not dwell with an experienced father to learn about monasticism, who is going to teach you about it?' If you then moved from one place to another, or lived in seclusion, or if you became a father before you are equipped for it by God, then you are going to be in darkness all your life. You would not be able to reap the fruit of virtue instead you would waste the plant (which is how to teach the way of God.) Thus, you have to dwell with an elder to be able to obtain the last blessing."

St John Climacus said, "The laborer, especially the beginner, needs a new Moses to guide him to the Promised Land. Then, how can we take the risk climbing of spiritual the ladder by ourselves with no guidance from the Leader?"

May the Lord who loved
His church and gave her the guidance of His untainted apostles, whom he sustained with His Holy Spirit, to present her a
pure virgin for Christ; support our shepherds
and guide them, and make a hedge around His
people so we live in peace and purity, joyous
in the Holy Spirit enjoying His unlimited love.





## Our Churc











# h's News













# Our Church's News













## 🚄 ما ﴿ الشروط التفي تتوفر ففي المتقدم للتناول من ضايبكة القداس؟ 🄁

- ١- ضرورة الإستعداد روحيا بالتوبة و الإعتراف بالخطايا ، إذ أن عظمة السر الرهيب تقتضي تهيئة النفس وإعدادها و فحصها فحصاً حقيقيا قبل الإقتراب من الملك العظيم " الذي هو نار آكلة " (عب ١٢ ) . و لكن ليمتحن الإنسان نفسه و هكذا يأكل من الخبز و يشرب من الدم ، لأن الذي يأكل و يشرب بدون استحقاق ( اي بدون توبة أو بإستهتار بالأسرار) يأكل و يشرب دينونة لنفسه غير مميز جسد الرب و دمه (١ كو ١١: ٢٩-٢٩) .
- ٢- إذا كانت كل نفس تتقدم للذبيحة الدموية قديماً وهي نجسة تقطع ( لا ٧: ٢٠) فأي عقاب يستحق المتناول من جسد الرب و دمه بقلب شرير و ضمير نجس؟ الرسول بولس وضع نتيجة هذا التهاون " من أجل هذا فيكم كثيرون ضعفاء و مرضى و كثيرون يرقدون (١١و ١١: ٣٠).
- ٣- القديس ثيؤفلاكتوس Theophlactus يقول: (من يتقدم إلى أكل جسد الرب و يشرب دمه ، وهو عارف بنفسه أنه على خطأ مميت إصرار على الخطية و الشر- أو بدون مهابة و أحترام للسر الأقدس كما إذا تقدم و هو سكران أو مخاصم أو ظالم للمسكين يكون ذنبه مثل من قتل السيد المسيح و حكمه في ذلك حكم يهوذا و البهود من حيث الإهانة و الخيانة ) .
- ٤- كما يقول القديس يوحنا ذهبي الفم (عظة الساعة ١١ يوم ثلاثاء البصخة ) : " من يتقدم إلى مائدة المسيح أي التناول و هو يضمر العداوة و البغضاء فإنه يهين المسيح " ونفس المعنى ذكره القديس باسيليوس الكبير ( تفسير الرسائل ٢٢٤).
  - ٥- في كتاب اللآلئ النفيسة ج١ ص ٢٨٣ ، ذكر الفديس كيريانوس المصائب التي أصابت الذين أكلوا من ذبائح الأوثان و تقدموا إلى الإفخارستيا .
- ٦- يقول القديس يوحنا ذهبي الفم: ( على المسيحي أن يهيئ نفسه ، يستعد روحياً، و يصلح قلبه لأن الرب مزمع أن يصنع الفصح مع تلاميذه عنده ، فاستعد للقاء الرب
   إلهك و لا تؤجل التناول .

## 🛁 ؟ هُل يوكِم حاليل كتابغُ على إقامة القداس في العقد القديم

- ۱-أعلن الرسول بولس إنتهاء الكهنوت اللاوي (عب ۷: ۱۱) بإنتهاء الذبائح الدموية التي كانت ترمز لذبيحة المسيح على الصليب (٢كو ٥: ١٧) و إنتهاء هيكل سليمان ( لو ٢١: ٦) و قد تم ذلك بعدما انشق الحجاب، و اصبح لنا "مذبح لا سلطان للذين يخدمون المسكن ( خيمة الإجتماع و هيكل اليهود ) أن يأكلوا منه " ( عب ١٣: ١٠).
  - ٢-داود النبي على قيام كهنوت جديد على مثال كهنوت ملكي صادق (مز ١١٠: ٤) و طقسه بخبز و خمر (تك ١٨٤٤) و ليس بذبائح دموية على رتبة هارون (عب ١٧: ١٦-١٧).
    - ٣- " و التفت إليكم و المركم و أكثركم ، وأفيال ميثاقي معكم ، فتأكلون العتيق المعتق ، و تخرجون العتيق من وجه الأرض " ( لا ٢٦: ٩).
- ٤- خروف الفصح رمز لذبيحة القداس ، اذ أنه بعد ذبح الخروف و شيه و أكله مع أعشاب مرة يأخذ رب العائلة قرص الفطير و يقسمه قطعا على عدد أفراد أسرته ، و يعطي كل واحد قطعة (لقمة) ثم يأخذ كأساً مملؤة خمراً و يشرب منها ، ثم يناولها لجاره حتى يشرب الكل .
  - ٥- قيام مذبح في أرض مصر و تقدم عليه الذبيحة ( أس ١٩: ١٩-٢١) ولا يمكن أن يكون مذبحاً يهودياً ، لأنه لا يمكن ان يقام خارج أورشليم .
- ٢- و يقدم على مذبحنا البخور كما تنبأ عنه ملاخي :" لأن من مشرق الشمس إلى مغربها أسمى عظيم بين الأمم ، وفي كل مكان (في العالم ) يقرب بخور و تقدمة طاهرة ، لأن السمي عظيم بين الأمم ، قال رب الجنود" (ملا ١: ١٠- ١١) .
  - ٧- أما أنتم (الأساقفة ) ترعون كهنة الرب ، تسمون خدام إلهنا ، تأكلون ثروة الأمم و على مجدهم تخلفونهم ( إش ٦٠:٦).



يجب أن يكون مثل بولس الرسول عاملاً بالانجيل في حياته بواسطة عمل الروح القدس فيه.

## ٣- خدمة مليئة بالتعب

لقد خدم بولس الرسول أكثر من ٣٠ سنة معظمها أسفار في جميع الأجواء و الأراضي و الظروف. لذلك يجب أن يعرف الخادم أنه لا يوجد خدمة مريحة. و يقول يشوع بن سيراخ يا إبني إن أقبلت لخدمة الرب الإله فاثبت على البر والتقوى واعدد نفسك للتجربة (إبن سيراخ ٢: ١)، و لقد كان هذا قول السيد المسيح لحنانيا عن بولس الرسول سأريه كم ينبغي ان يتألم من اجل اسمى (أع ٩: ١٦).

## أنواع الآلام:

## (أ) آلام جسدية

بل في كل شيء نظهر انفسنا كخدام الله في صبر كثير في شدائد في ضرورات في ضيقات في ضربات في سجون في اضطرابات في اتعاب في اسهار في اصوام في طهارة في علم في اناة في لطف في الروح القدس في محبة بلا رياء في كلام الحق في قوة الله بسلاح البر لليمين ولليسار (٢كو ٦). في الاتعاب اكثر. في الضربات اوفر. في السجون اكثر. في الميتات مرارا كثيرة. من اليهود خمس مرات قبلت اربعين جلدة الا واحدة. ثلاث مرات ضربت بالعصي. مرة رجمت. ثلاث مرات انكسرت بي السفينة. باخطار سيول، باخطار لصوص، باخطار من البرية. في جنسي. باخطار من الامم. باخطار في المدينة. باخطار في البرية. في تعب وكد. في اسهار مرارا كثيرة. في جوع وعطش. في اصوام مرارا كثيرة. في برد وعري باخطار في البحر. باخطار من اخوة كثيرة. في برد وعري باخطار في البحر. باخطار من اخوة كذبة (٢كو ١١).

والحقيقة أن كلمة تجارب = وجود الله وكان الله يصنع على يدي بولس قوات غير المعتادة (أع ١٩: ١١). و لذلك فالقول الوحيد المسجل عن الأنبا بولا من يهرب من الضيقة يهرب من الله.

## (ب) آلام نفسية من اليهود و الأمم

صد و مؤامرات من اليهود فى كل مكان من اليهود خمس مرات قبلت اربعين جلدة الا واحدة ... باخطار من جنسي. حتى أنه قال لهم كان يجب ان تكلّموا انتم اولاً بكلمة الله ولكن اذ دفعتموها عنكم وحكمتم انكم غير مستحقين للحياة الابدية هوذا نتوجه الى (أع ١٣: ٤٦). مكتئبين في كل شيء لكن غير متضايقين. متحيّرين الامم لكن غير يائسين. مضطهدين لكن غير متروكين. مطروحين لكن غير هالكين. حاملين في الجسد كل حين اماتة الرب يسوع لكي تظهر حياة يسوع ايضا في جسدنا (٢كو٤).

## (ج) آلام من المسيحيين الأوائل

و لقد ظهر رسل كذبة بخطابات مزورة نسبوها إلى الرسل و كان همهم هو تشويه صورة بولس الرسول، و من التهم التى نسبوها في كورونثوس لبولس الرسول و هو في افسس: بولس يبشر بانجيل غامض مشوه، ليس رسولاً حقيقياً، لم ير المسيح و لم يتسلم الانجيل من السيد المسيح مثل الرسل، غير ثابت في رأيه، مرائى مع اليهود

و الامم (بخصوص الختان). لذلك قال عن مثل هؤلاء لان مثل هؤلاء هم رسل كذبة فعلة ماكرون مغيّرون شكلهم الى شبه رسل المسيح. ولا عجب! لان الشيطان نفسه يغيّر شكله الى شبه ملاك نور. فليس عظيما ان كان خدامه ايضا يغيّرون شكلهم كخدام للبر . الذين نهايتهم تكون حسب اعمالهم. (٢كو ١١). لانه سيكون وقت لا يحتملون فيه التعليم الصحيح بل حسب شهواتهم الخاصة واطلب اليكم يجمعون لهم معلّمين مستحكة مسامعهم (٢ق ٤). ايها الاخوة ان تلاحظوا الذين يصنعون الشقاقات والعثرات خلافا للتعليم الذي تعلمتموه واعرضوا عنهم (رو ١٦). ثم نوصيكم ايها الاخوة باسم ربنا يسوع المسيح ان تتجنبوا كل اخ يسلك بلا ترتيب وليس حسب التعليم الذي اخذه منا (٢تس ٣). ان كان احد يعلّم تعليما آخر ولا يوافق كلمات ربنا يسوع المسيح الصحيحة والتعليم الذي هو حسب التقوى فقد تصلف وهو لا يفهم شيئا بل هو متعلل بمباحثات ومماحكات الكلام التي منها يحصل الحسد والخصام والافتراء والظنون الردية ومنازعات اناس فاسدي الذهن وعادمي الحق يظنون ان التقوى تجارة. تجنب مثل هؤلاء. (١ق ٦).

ليتنا جميعاً نحن الخدام ومن يريدون أن يدخلوا إلى هذا الحقل الخدمى العظيم ويشاركون الله في نمو ملكوته على الأرض أن تتميز خدمتنا بهذه الميزات الثلاث بحيث تكون خدمة كتابية إنجيلية مسوقة بالروح القدس و محتملين للأتعاب و الضيقات.

## STP

## من اقوال البار النورة عن الخرمة

- الخدمة هى شعلة من النار داخل قلب الخادم تجعلة ملتهبا بمحبة الناس والسعى الى خلاصهم .. لا تهدأ الا بتوصيل الناس الى الله ...
- الخدمة هى امتلا وفيض فالخادم يجب ان يكون ممتلئ من الروحيات ومن ثم يفيض على مخدومية اما الخادم الناقص فلا يمكنة ان يفيض على غيرة بل يجب ان يمتلأ اولا ثم يفيض على غيرة بالروحيات ....



## الخدمة في حياة بولس الرسول

القديس بولس الرسول العظيم تحمل أكثر من جميع الرسل ضيقات و شدائد منذ بدء دعوته حتى نواله إكليل الشهادة في روما في عهد نيرون. نريد أن نتبين سوياً بعض ملامح الخدمة في حياة هذا الرسول العظيم

إن بولس الرسول هو ثانى أكثر من كتب إصحاحات فى الكتاب المقدس بعد دواد النبى فى سفر المزامير إذ إنه كتب ١٠٩ إصحاحاً فى ١٤ رسالة، متفوقاً على عدد إصحاحات الأناجيل الأربعة معاً (٨٩ إصحاحاً). و لقد إهتم بولس الرسول بالخدمة و الكرازة فى جميع الظروف و الأجواء، و كانت هناك ملامح مميزة تميز خدمته و كرازته و هى

## المسيم الميلية المسيم المسيم السيد السيد المسيم الم

مبنية على الكتاب المقدس، كرازة إنجيلية: لا من الفلاسفة ولا أفكاره الخاصة. تعاليمه تعتمد على مصدرين: التوراه - تعاليم السيد المسيح (بالتسليم الشفاهي - بالوحي المباشر من السيد المسيح).

## المصدر الأول هو التوراه و كتب العهد القديم و الأنبياء:

الابياء:
إن الطفل اليهودى عند
٥ سنين يدرس التوراه،
و في سن ١٠ سنين يتم
شرح الناموس له، و عند
سن ١٣ سنة يسمح له
بدراسة الناموس بعد إحتفال
كبير في الهيكل و يسموه إبن
الناموس. و لقد مر بولس الرسول
بهذه المراحل ثم وصل إلى مرحلة
الدراسات العليا في تحقيق الناموس
الأبوى تحت إشراف غمالائيل الذي كان
معلّماً للناموس مكرماً عند جميع الشعب
(أع ٥) إذ يقول بولس الرسول ربيت في هذه المدينة
(أورشليم) مؤدباً عند رجلي غمالائيل على تحقيق الناموس

المصدر الثاني في تعاليم بولس الرسول هو التسليم الشفاهي:

و الذى بدأ بحنانيا ثم باقى الرسل و مذكرات الآباء الأوائل، ثم الكشف و الاعلانات (فرط الاعلانات) بواسطة

الابوي. (أع ٢٢: ٣). لذلك فهو متعمق جداً في الكتاب المقدس و هو مرجعه

السيدالمسيح نفسه. ويقول بولس الرسول نفسه ان كان احديحسب نفسه نبيا او روحيا فليعلم ما اكتبه اليكم انه وصايا الرب (١كو ١٤: ٣٧). و يقول أيضاً متذكرين كلمات الرب يسوع أنه قال مغبوط هو العطاء أكثر من الاخذ (أع ٢٠: ٣٥). و الباحث في الاناجيل لن يجد هذه الكلمة عن السيد المسيح مما يدل على تسلمه إياها من الآباء الرسل. بل إنه تسلم أيضاً التعليم الصحيح من السيد المسيح شخصياً إذ يقول لانني تسلمت من الرب ما سلمتكم ايضاً (١كو ١١: ٣٢)

## تقارب تعاليمه مع تعاليم الانجيل نفسها:

إذ يقول لذلك انت بلا عذر ايها الانسان كل من يدين. لانك في ما تدين غيرك تحكم على نفسك (رو ۲: ۱) و التى تقابل لا تدينوا لكي لا تدانوا. لا تدانوا. لا تدانوا. لا تدانوا. وبالكيل الذي به تكيلون يكال لكم (مت لا: ۱، ۲). و يقول أيضاً لانه ان عشتم حسب الجسد فستموتون. ولكن ان كنتم بالروح تميتون اعمال الجسد فستحيون (رو ۸: ۱۳) و التى تقابل فان من اراد ان يخلّص نفسه يهلكها، ومن يهلك

۲- كان طيعاً جداً لعركات الروح الفدس داخله

نفسه من اجلی یجدها

(مت ۱۲: ۲۵).

فبعد أن صار مسيحياً يقول عنه الكتاب أما شاول الذي عنه الكتاب أما شاول الذي هو بولس أيضاً فإمتلأ من الروح القدس (أع ١٣). و ليس فقط ممتلئاً من الروح القدس، بل كان الروح يقوده في كل تحركاته أذ نقرأ في سفر الأعمال إفرزا لي برنابا و أذ نقرأ في سفر الأعمال إفرزا لي برنابا و شاول (أع ١٣). و أيضاً كان الروح يقوده و وبعدما اجتازوا في فريجية وكورة غلاطية أخرى و نقرأ وبعدما الروح القدس ان يتكلموا بالكلمة في آسيا فلما (أع ١٦). منعهم الروح القدس ان يتكلموا بالكلمة في آسيا (أع ١٦). وأتوا الى ميسيا حاولوا ان يذهبوا الى بيثينية فلم يدعهم الروح اليس فقط في التحركات بل في التعليم كان مسوقاً بالروح القدس إذ يقول التي نتكلم بها ايضا لا باقوال تعلّمها حكمة انسانية بل بها يعلّمه الروح القدس قارنين الروحيات بالروحيات (١كو ٢: ١٣).

فالخادم الدارس فقط للإنجيل سيكون كمن يدرس كتاباً علمياً فقط، و لكن

الابن رأى أن يكون له من بني الإنسان أهل على مستوى إبراهيم حبيبه وموسى قديسه، فانتسب لداود واختار منه عذراء هي أقدس قديسيه، وقد سها، وقد سها والمعلم وبني فيها أول ما بنى رَحِمَها الذي يولد منه كمن يخرج من سماء إلى سماء. فكل من اختاره يسوع جعله ابناً للسماء الله وقوته وحل فيها مدة لتكون له سماء ثانية بجنودها وملائكتها، وبنى فيها أول ما بنى رَحِمَها الذي يولد منه كمن يخرج من سماء إلى سماء. فكل من اختاره يسوع جعله ابناً للسماء واختار التلاميذ أطهاراً، وطهّرهم ليكونوا أدوات بيته الأول، ولكن اندس في وسطهم واحد مندوب مخفي للشيطان، لم يحتمل أن يكون واحداً بين إخوة، فخرج مفضوحاً. أما يسوع فطرح نفسه على تلاميذه وقال لهم: ماذا ترون في ولا أوه بعين بطرس ابن الله منذ الأزل، ورآه يوحنا الحياة الأبدية المخفية كسرً مغلق لا يفتحه إلا رسول في لحظة استعلان سماوي، ورآه بولس أخيراً أكثر لمعاناً من الشمس وقت الظهر، ورآه لوقا وقد اصطفّت كل ملائكة الله حول بيت لحم سجوداً وجمهور جند السماء يهنّىء الأرض بالسلام بعد اللعنة وبني آدم بالمسرة عوض أحزان الموت، واستطاعوا أن يفسروا رؤيا إشعياء النبي أنه الملك الجالس على كرسيه وأذياله تملاً كل الهيكل، والسرافيم يصرخون الواحد قُبالة الآخر بأعلى صوتهم: "قدوس قدوس قدوس قدامتلأت كل الأرض بكل المجد." واجتمعت قوات السلاطين والرؤساء والسيادات والأرباب وعملوا وليمة استعداد لاستقبال ابن الله الآري في جسم أعلى حضوع، وأفسحوا السماء لخلائق جديدة سماوية أحضرها وراءه، كلها تعكس بهاء مجده \_ فأجلسوه عن يمين عرش العظمة في السموات عن يمين الله. أما وُجهاء أهل بيت الله الذين تعبوا معه في التجديد فأجلسوهم من حوله على اثني عشر كرسيًا. واحتفظت الكنيسة على الأرض بسرً إيمان الرسل.

## خلماذا يحُون الإيمان الرسولي المسيمي هو الأصم الهوتيا؟

لأنه الإيمان الذي لم يُفرض عليهم فرضاً، ولا تلقنوه تلقيناً، ولا تعلّموه تعليماً، أي أن الفكر البشري والذكاء البشري والعلم البشري لم يشترك فيه! ولكنه كما يقول السيد المسيح وهو يركّز جداً على ما يقول لأهميته القصوى، ثم جعل هذا الإيمان هو أساس الكنيسة المزمعة أن تكون أو التي صارت من لحظتها: «فأجاب سمعان بطرس وقال: أنت هو المسيح ابن الله الحي. فأجاب يسوع: طوبى لك يا سمعان بن يونا. إن لحماً ودماً لم يُعلن لك، لكن أبي الذي في السموات. وأنا أقول لك أيضاً أنت بطرس وعلى هذه الصخرة أبني كنيستي. » (مت ١٦:١٦-١٧) قول المسيح لبطرس: "طوبى لك" هو عائد الإيمان السماوي. فبطرس تلقّاه من الآب السماوي دون كافة التلاميذ لأمور كثيرة، أهمها انفتاح الذهن، وقبوله الاستعلان السماوي، مع جرأة وشجاعة أن يصف المسيح بأوصاف إلهية لم ينطقها أحد قبله. فاعتبر القديس بطرس الرسول أول وعاء كنسي تقبّل أول وأهم مقولة إلهية في لاهوت الكنيسة حُسبت أنها بناء على صخر روحي. وكون المسيح نفسه ينفي نفياً قاطعاً أن لحماً ودماً تدخّل في هذا الإعلان اللاهوتي فهذا معناه أنه ينفي أن يكون القديس بطرس قد تلقّاه بالمعرفة، لا بمعرفته ولا بمعرفة مخلوق بشري من دم ولحم. ثم بعد النفي القاطع بأن بطرس لم يتلقّ إيمانه من بشر بأية وسيلة كانت، أعلن المسيح المصدر السري الوحيد للإيمان الحق والسماوي والوحيد الذي تلقاه بطرس من الآب السماوي!!! وهل حافظت الكنيسة على هذا الإيمان الرسولي؟

هذا يؤكده بولس الرسول تأكيداً قاطعاً أن: «وليس أحد يقدر أن يقول يسوع رب إلا بالروح القدس» (١ كو ٣:١٢)، بمعنى أن أية صورة للإيمان بالمسيح يسوع إن لم تكن بدافع وبقوة الروح القدس تكون صورة إيمانية ناقصة ليست لها الطوبي، بمعنى أنه يكون إيمان بلا نتيجة ولا جزاء. لهذا أكّد المسيح:

"ومتى جاء المعزِّي الذي سأرسله أنا إليكم من الآب روح الحق الذي من عند الآب ينبثق، فهو يشهد لي، وتشهدون أنتم أيضاً لأنكم معي من الابتداء" (يو ٢٦:١٥-٢٧)، وصحتها: "وأنتم كنتم معي من البدء." فالأولى: «تشهدون أنتم أيضاً» شهادة؛ والثانية "كنتم معي من البدء" معاينة، وهي أكثر من الشهادة:

«بل قد كنًا معاينين عظمته. لأنه أخذ من الله الآب كرامة ومجداً، إذ أقببَل عليه صوت كهذا من المجد الأسنى: هذا هو ابني الحبيب الذي أنا سررت به. ونحن سمعنا هذا الصوت مقبلاً من السماء، إذ كنا معه في الجبل المقدس.» (٢بط ٢٠:١-١٨) على أن الرب منذ أن اختار الاثني عشر، اختارهم: «ليكونوا معه» (مر ١٤:٣) أي لينظروا مجده (يو ٢٤:١)

والقصد من الكلام أن المسيح أرسل الروح القدس الذي من عند الآب ينبثق ليشهد للمسيح لأنه روح المسيح وروح الآب. فشهادة الروح القدس أعظم شهادة وأعظم من الرؤيا. أما الإيمان الرسولي فهو من شهود معاينين والروح القدس المتكلم فيهم، لذلك كان الإيمان الرسولي إيمان شهادة بالروح القدس ومعاينة أيضاً. لذلك أصبح إيمان الرسل لا يضاهيه إيمان مهما كان، والكنيسة فخورة بأنها كنيسة مبنية على أساس الرسل والمسيح نفسه حجر الزاوية.

فحلول الروح القدس على الرسل حتى الملء يوم الخمسين، وهم أصلاً كانوا معاينين المسيح ومعاينين عظمته على الجبل المقدس، جعلهم أساساً للإيمان المسيحي بالدرجة الأولى.

ومن أجل هذه الشهادة أعطى الرب الرسل الاثني عشر أن يتكلموا بلغة الروح القدس التي يفهمها كل لسان وشعب وأمة على الأرض. فهي لغة الإنسان الجديد أو الخليقة الجدي<mark>دة الناطقة ب</mark>روح الله.

«تلبسوا الإنسان الجديد المخلوق بحسب الله في البر وقداسة الحق.»(أف ٤٠٤٢) «ولبستم الجديد الذي يتجدد للمعرفة حسب صورة خالقه.» (كو ١٠:٣)



## من اهْوال البابا الناودة عن الخَدمة

الخدمة هي قدوة وتسليم .. هي حالة انسان ذاق حلاوة الله ويذيقة للاخرين كما يقول المزمور انظروا وذوقوا ما اطيب الرب .. ليس المخدومين والاولاد محتاجين الى معلومات وحشو كلام وانها يحتاجون الى قلب نقى يلتصق بالله و يوصلهم الى الله ويشفع لهم عندة... هم يرون صورة الله فية فيحبون الله الذي يعمل في حياتة ويحبوا ان يكونوا مثلة وان تكون حياتهم كحياتة ...





يا كنيسة الرسل يا جليلة القدر، يا جالسة على الاثني عشر كرسيًا محيطاً بالعرش، يستمدون المجد من صاحب المجد، أينما وُجد الرب حتماً توجدون،

لازمتموه في التجارب ولازمتموه في التجديد وتلازمونه في التمجيد،

حُكم عليكم بالجلد من رؤساء الختانة ـ فخرجت كلمة القضاء الذي لا يُرَد أن تحكموا وتدينوا الاثني عشر سبطاً الذين عبدوا الختانة ورفضوا رب الختان.

موسى النبي استُؤمن على شبه السموات وظلها، وأنتم استؤمنتم على تجسيد نور السموات بلمعانها،

ووضعتم أساس كنيسة الدهور التي أساسها في السماء وبناؤها على الأرض،

المدينة التي لها الأساسات الحاملة ربوات القديسين وملايين أهل بيت الله،

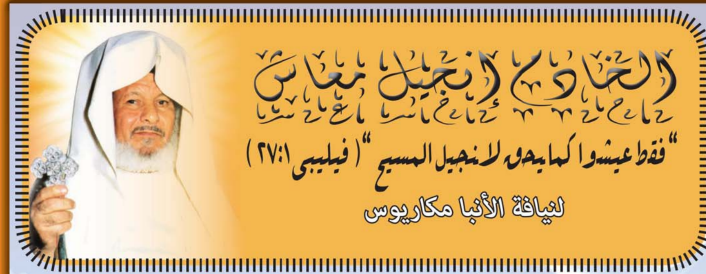
التي تلبس البز وتحملها تبررات القديسين،

التي ستُستعلن يوم يُستعلَن عريسها وهي مزيّنة كعروس تُزفُ لعريسها، هابطة من فوق أعلى السموات وعليها اسمها القديم "أورشليم"، وقد استُعلن البرّ والسلام الحقيقي على وجوه كل مواطنيها.

أول من نطق باسم الكنيسة هو الرب يسوع، وكان ذلك بمناسبة اعتراف بطرس الرسول بالإيمان المسيحي: »أنت هو المسيح ابن الله الحي« (مت ١٦:١٦). فكان هذا الاعتراف هو أول تعريف لاهوتي للمسيح والكنيسة. وهذا بحد ذاته يُفرِّح قلوبنا ويُبهج أرواحنا أن الإيمان المسيحي أول ما جاء على لسان رسول دون إملاء. وبهذا يُحسب الإيمان المسيحي أنه استعلان وليس تلقيناً، والاستعلان ليس بجهد بشري أو بتسليم ولكنه استعلان من الآب السماوي حينما كشفه الرب وأعطى معه صورة كاملة بديعة لما هي الكنيسة، ومَنْ هو مصدرها، وما هو سلطانها، وما هي قوتها السمائية المؤمِّن عليها ضد الشيطان وسلطانه، شيء يملأ القلب بالإيمان والرجاء الحي.

»وأنتم مَنْ تقولون إني أنا؟ فأجاب سمعان بطرس وقال: أنت هو المسيح ابن الله الحي. فأجاب يسوع وقال له: طوبى لك يا سمعان بن يونا. إن لحماً ودماً لم يُعلن لك لكن أبي الذي في السموات، وأنا أقول لك أيضاً أنت بطرس (صخر) وعلى هذه الصخرة أبني كنيستي، وأبواب الجحيم لن تقوى عليها، وأعطيك مفاتيح ملكوت السموات، فكل ما تربطه على الأرض يكون محلولاً في السموات، وكل ما تحلُه على الأرض يكون محلولاً في السموات.« (مت ١٥:١٦-١٩) وهكذا، ما ضيّعه آدم من مفاتيح الفردوس بسبب عدم إيمانه بالله الذي ألهمه به الشيطان، استردّه بطرس بإيمانه الذي ألهمه به الله.

وهذا ليس مجالاً لوصف الكنيسة وشرح لاهوتها، ولكن المجال هو الإيمان الذي ألهمه الله لبطرس الرسول برضى ومسرة ليصبح إيمان الكنيسة كلها باسم الكنيسة الرسولية أو كنيسة الرسل، وعبر عن هذه اللفتة الإلهية الكريمة القديس بولس الرسول بالإلهام أيضاً، وإكراماً لموقف الرسل النبيل دُعيت الكنيسة كلها باسم الكنيسة الرسولية أو كنيسة الرسل، وعبر عن هذه اللفتة الإلهية الكريمة القديس بولس الرسول بالإلهام أيضاً لأنه لم يكن حاضراً هذا الحدث الكبير، وذلك في رسالته إلى أفسس، وذلك لماكان يخاطب الأمم الذين قتح لهم الربب باب الإيمان قائلاً:»فلستم إذن بعد غرباء ونُزلاء، بلرعية مع القديسين وأهل بيت الله مبنيين على أساس الرسل والأنبياء ويسوع المسيح نفسه حجر الزاوية، الذي فيه كل البناء مركباً معاينمو هيكلاً مقدساً في الرسل والأنبياء قبل يسوع المسيح، ولكنه يركز على المستويات الروحية في ذكره الرسل والأنبياء قبل يسوع المسيح، ولكنه يركز على المستويات الروحية في ذكره الرسل والأنبياء قبل يسوع المسيح، ولكنه يركز على المستويات الروحية ألله الروحية المبنية ليس من حجر وأعمدة وقباب بل من صَخْر حي وحجارة كريمة يقع فيها المسيح موقع حجر الزاوية، وهو تاج المبنى الذي لولاه لانفرط المبنى كله. فحجر الزاوية هو التاج الذي يربط البناء كله: «الذي فيه كل البناء مركباً معاً ينمو (في الروح والإيمان) هيكلاً مقدساً في الرب». (أف ٢١:١٢) الأساس عمل حسابه المهندس العظيم ليحمل كنيسة الدهور الأبدية بكل إيمانها وأضعف مؤمنيها وأخطر تجاربها وجيوش أعدائها الخفيين والظاهرين، لكي تكون حصناً يحمل الدهور كلها دون أن يُفلّ ليس بها منفذ واحد يتسرب منه شيطان الجعيم. وقد سلّحها ربها بوجوده في القمة، يرعى من بُعد وعن قُرب، يسوع المسيح الذي تحرّب في كل شيء مثلنا وأشبه إخوته في كل شيء ما عدا الخطية. فهو القدوس الباقي قدوساً ملء كل السماء والأرض. مَنْ يقترب إليه يتقدس بعّد وايمان بطرس الفتح والغلق. فلا يدخلها ذئب ولا يخرج منها حمل. هو أصلاً وفي ترتيب الأزل ملكوت الابن الوحيد الوريث، ولكن



المسيحية تلمذة، والسيد المسيح لم يسلم تلاميذه كتاباً، ولكنهم تتلمذوا عليه وتلامسوا معه "الذي كان من البدء الذي سمعناه الذي رأيناه بعيوننا الذي شاهدناه و لمسته أيدينا من جهة كلمة الحياة" (ايو ١:١) وبعد أن تلمذهم أرسلهم ليتلمذوا الآخرين بدورهم "فاذهبوا وتلمذوا جميع الامم وعمدوهم باسم الآب والابن والروح القدس " (متى ١٩:٢٨). كان سلوك السيد المسيح بينهم هو أقوى شرح للتعليم عن الفضيلة، ولذلك فإن سلوك الخادم

سيكون له التأثير الأول على من يخدمهم، اكثر من الكلام وحلاوة التعبير والذى يمكن أن يتحول عند شخص ما إلى ما يقرب من المهنة .. أو الصناعة )حسن الكلام أو مهنة الكلام(. الخادم يجب أن يكون إنجيلي من جهة القلب والقالب، فهو مُطلع بشكل جيد على الكتاب المقدس، ويحفظ منه الكثير ويعضد تعليمه وإرشاده بالآيات، ويُحسن استخدام الآيات في تقنين الأفكار والمبادئ التي يسلمها لمخدوميه, وفي الوقت ذاته يتحول فيه الإنجيل إلى حياة، فتأتى حياته وسلوكه كثمرة تفاعل شخصه مع الوصية، أو هو كما يقول قداسة البابا شنودة أنه على الخادم أن يكون وسيلة إيضاح للفضائل، وكذلك إنجيلا مشروحاً للمخدومين ..

إن الخادم ليس شخصاً عارضاً لبضاعة أو "ريكوردار" وليس خزانة معلومات وليس "بياع كلام" ولكنه شخص تحول بالوصية من الخبر إلى الخبرة ومن التعليم إلى التسليم. وفي الأدب الرهباني نقرأ عن شخص زار أب كبير لسمع منه كلمة منفعة، ولكن الأب أمسك عن الحديث معه .. فلما سأله البعض، قال: " يعلم الله إني لم أمسك نفسى عنه إلاّ لكونه بياع كلام يؤثر أن يتمجد بأقوال الآخرين !!"

وفى انشودة المحبة التى كتبها القديس بولس يقول أن المحبة تتأنى وترفق المحبة لا تحسد المحبة لا تتفاخر ولا تنتفخ .. الخ .. (١٦و ٤: ١٣) ولعله كان من المنطقى أن يقول أن المُحبّ يتأنى ويرفق .. الخ ولكنه تكلم عن المحب باعتباره محبة !!.. أليس حسنا أن يدعى الله نفسه محبة " ونحن قد عرفنا و صدقنا المحبة التي لله فينا الله محبة ومن يثبت في المحبة يثبت في الله والله فيه" (١يو١٤٠٤) محبة تجسدت فى تجسده وفداءه. هكذا الخادم إذا تكلم عن الاتضاع فهو متضع .. وإذا تكلم عن المحبة فهو مُحبّ ..إنه ليس واعظاً بقدر ماهو عظة .. وليس صاحب رسالة بقدر ماهو رسالة مقرؤة من الآخرين، وهو أيضا إنجيل معاش وبشارة مفرحة. هناك شخصيات في حياتنا تمثل لنا المسيحية المفرحة والعبادة المبهجة، والمسيح المعزيّ، ويكفى أن ترى شخصاً من هذا النوع. ويكفى أن يقول أى شئ .. يكفى أن فلان الذى قاله .. فكم وكم إذا كان شخصاً كتابياً، وإذا تكلم فلن يقول أى شئ بل "قاعدة الكلام كتابية والكلمة مشروحة فيه هو". لذلك فإن من عمل وعلم فهذا يدعى عظيماً (متى ١٩٥٠)، وقديماً كانوا يكتبون فى تقريظ الكتب مقدمين الكاتب بقولهم " الأب العامل العالم ". وهذا هو الفرق بين الفلاسفة والسيد المسيح .. فكثير منهم رغم ماقدموه من نظريات وأفكار عاشوا تعساء وأنهى بعضهم حياته بطريقة مأساوية.

إن الخادم هو شخص كاشف ومعلم صادق لكلمة الله وقوتها وفاعليتها من خلال حياته بكلمة الله .. كلام الله يؤيد كلامه، وكلامه وسلوكه يؤكدان أن الوصية حق وحيّة ويمكن الحياة بها في كل الظروف ..

إن الخادم هو انجيل مسموع .. وإنجيل مقروء وانجيل معاش. " فقط عيشوا كما يحق لانجيل المسيح " (في ٢٧:١).



## من اقوال الوال بينتوي عامل مد الخدمة

- 🗷 رسالة الخادم باستمرار أن ترجع كل نفس للحظرة.
  - 🗷 رسالة الخادم هي ربط النفوس بالصليب.
- 📧 إذا كانت الخدمة دافعها قضاء وقت الفراغ .. فهي سوف لا تسد فراغ القلب .. بل ستكون مصدراً لمشاكل كثيرة وعثرات .
  - 🗷 الخدمة بدون حب المصلوب هي مجرد عمل بشرى له نهاية .





ليست اسماً أو وظيفة أو صناعة وإنما أبوة حب وبذل وعطاء.. أبوة آلام ودموع وسهر، في رأفة، في قدوة فاضلة.

أدعوكم الآن للتعرف على معانى الأبوة الروحية بأصالتها وعمقها متجسدة فى شخص قديس معاصر من القرن العشرين هو كان أبونا ميخائيل دائماً بشوشاً يقابل أولاده بابتسامة الفرح والترحاب والرضى ويملأ كل من يقابله بالسلام والهدوء... ولم يعرف طريق التزمت أو العنف.

فى يوم عيد ذهب أحد أبنائه الشمامسة إلى الكنيسة متأخراً وكان يود أن يخدم شماساً ولم يجد تونية ليلبسها فبكى وخرج وعند الباب قابله أبونا ميخائيل وسأله عن سبب بكائه فلما عرفه أخذه بيده الحانية ثم دخل وأخرج تونيته الخاصة وقال له: عليك البركة ألبسها وأخدم وماتزعلش.. فلما امتنع الشماس قال له "عليك البركة ألبسها وأخدم وأفرح لأنه لا يصح أن نحزن في هذا اليوم"

كان أبونا يكسب كل إنسان بالاتضاع ليس مع الكبير ولكن مع الصغير أيضاً فكم من مرة أعتذر لكثير من خدام الكنيسة لأنه وبخهم من أجل خطأ ارتكبوه وكان يعود يقول للواحد منهم "سامحنى با ابنى هات رأسك أبوسها". أنها اسمى صور التواضع

وفى أثناء الاعتراف كلما يعترف المعترف بخطية كان يردفى بساطة واتضاع "الله يسامحنى ويسامحك" الله يغفر لك.. الله يحاللنى ويحالك".. وكان يشترك مع الخاطئ فى حمل الخطية

ولعلنانذكر في هذاالمقام هذه الكلمات لأحد أبنائه الكهنة: "كنت تخدمني وأنت أب وأنا أبنك وأنت قمص وأنا قس.! وعندما كنت أقول لك "الطقس يا أبي" كنت تقول لى "الطقس هو المحبة"..!!

من ضمن صفات الله الحلوة أنه مريح يريح جميع الناس فهو صاحب النداء الخالد "تعالوا إلى يا جميع المتعبين وثقيلي الأحمال وأنا أريحكم" (مت ١١:٢٨)

وأبونا ميخائيل كان هذا الرجل مريحاً لكل من ينصل به سواء فى كلامه أو فى صمته.. كانت مقابلة واحدة معه كافية لأن تعيد إلى الإنسان رجاءه مهما كانت سقطاته وكان يردد دائماً "عندى رجاء فى ربنا يصنع كذا"

كانت بساطة إرشاده تتحطم أمامها تعقيدات الحياة ونظراته الحلوة تتبدد معها شحنات اليأس والقنوط .. كان إرشاده يتلخص في كلمة واحدة هي الصلاة فهي الحل الذي يقدمه لكل مشكلة ونادراً ما كان يضيف إلى جوارها أي إرشاد أخر.. كان يبدأ بالصلاة مع المعترف ثم يستمع إلى مشاكله وهو مستمر في روح الصلاة ومن ثم فلا يخرج الإرشاد الذي يقدمه للمعترف عن دائرة الصلاة .. كان يصلى دائماً من أجل أولاده ويكتب أسماءهم ليضعها على المذبح حتى يذكرهم كلا باسمه وكان يؤمن أن ذبيحة القداس الإلهي لابد أن تحل أي مشكلة توضع عليها لذا كان يضع كل المشاكل أمام الله وقت السجود في القداس قبل حلول الروح القدس هكذا كان أبونا ميخائيل أباً مربحاً بالحقيقة

وختاماً نصلى إلى الرب أن يفرح قلوبنا بأبوات تسد احتياجنا العميق لها في هذه الأيام... فقد يكون لنا ربوات من المرشدين في المسيح لكن ليس آباء كثيرون!!



مظهر الخدمة يتعلق بالنظام والترتيب وانواع العظات وكيفية الصلوات والخدمات المتعلقة بحاجات الضعفاء.

وتقسيم هذه المهام على المسئولين وتوجيه المسئولين لاستيفاء معرفتهم من خبرات السابقين ومن الكتب وتزويدهم بالحاجات الضرورية للخدمة.

اما جوهر الخدمة فهو توصيل الحياة الابدية للمخدومين الذين وضعهم الله فى مسئوليتنا "من ذلك الزمان ابتدأ يسوع يكرز ويقول توبوا لانه قد اقترب ملكوت السموات "(مت٤٠٢) وتوصيل الحياة الابدية هو ان يقبل الانسان عمل المسيح الذى عمله من اجله والذى استودعه للكنيسة لتوصيله الى كل من يؤمن به بواسطة الانجيل والاسرار المقدسة .

من هذا يظهر ان القيام بمظاهر الخدمة امر سهل وممكن لكل انسان اما القيام بجوهر الخدمة فأمر مهول جدا وفوق قدرة اى انسان مهما سمت قدراته الشخصية ومواهبه الطبيعية لانه يتعلق بحياة الله نفسه ولا يمكن ان يتم بصورة منظورة . فجوهر الخدمة عمل سرى فائق لطبيعة الانسان .

فاذا تحققنا من طبيعة جوهر الخدمة جيدا لا نعود نخطئ في استخدام الوسائل المتعلقة به.



هل تبحث عن السعادة والفرح الحقيقى .... اتعلم من بولس الرسول فى رسالة فيليبى كتب الرسول بولس وهو فى السجن إلى المؤمنين فى مدينة فيلبى ليشجعهم وينشطهم.

لقد كان أسعد إنسان فى العالم، إذ تتكلم هذه الرسالة كثيراً عن فرحه، حتى عندما كان يتألم لأجل المسيح، فيقول: "أسر وأفرح معكم أجمعين (فيليبي ٢: ١٧).

كماتتكلم هذه الرسالة عن سلامة بالصلاة: "سلام الله ... يحفظ قلوبكم "(فيليبي ٤:٧). "وإله السلام يكون معكم " ( فيليبي ٤: ٩)

كماكان أكثر إنسان اكتفاء في العالم سواء في العوز ، أو عندما يستفضل (فيليبي ٢٠٠١٠) إنه يعتبر نفسه أغنى إنسان في العالم إذ يتمتع بغنى الله المجيد .

وكان أقوى إنسان فى العالم:"أستطيع كل شىء فى المسيح الذى يقوينى " ( فيليبي ٤: ١٣).



يحكم التعليم في الكنيسة ليسوا أفرادًا بل المجمع المقدس. فكنيستنا القبطية كنيسة مجمعية وليست كنيسة بابوية.

وهناك قاعدة مستقرة في كنيستنا القبطية. أننا لانأخذ بأي تقليد إلا إذا كان متوافقًا مع الكتاب المقدس، ومع الإجماع الكنسي، والسياق العام لإيماننا القويم، ومصدره الآبائي الأصيل معروف.

وليطمئن القارىء.. أن ما قد يتسلل إلى الكنيسة في أحد العصور من أفكار خاطئة، أو ممارسات ليست أصيلة (وهذاشيء نادر الحدوث)، فإن المجمع المقدس للكنيسة له سلطان أن ينقي تراثها من هذه الإضافات غير الأصيلة.

إن ما لدينا من تسليم رسولي وآبائي قد حافظت عليه كنيستنا القبطية بكل نقاوة وأمانة، وسلّمته إلينا بكل دقة وتقوى. وقد بذلت الكنيسة دمها وعرقها حبًا لفاديها وعريسها، وحفظاً لتراثها وسلامة إيمانها.

فإذاأردتأن تستند إلى شرح إلهي مستنير، وتفسير أمين غير منحرف وبدون شهوات خاصة.. تعالَ إذًا إلى كنيستك القبطية الأرثوذكسية لتغنرف من كنوز معرفتها لتشبع وتفرح وتسعد بالمسيح إلهنا.

"لأن وعظنا ليس عن ضلال، ولا عن دنس، ولا بمكر، بل كما استُحسنا من الله أن نُؤتمن على الإنجيل، هكذا نتكلم، لا كأننا نُرضي الناس بل الله الذي يختبر قلوبنا. فإننا لم نكن قط في كلام تملق كما تعلمون، ولا في علة طمع. الله شاهد" (١٦س٣: ٣-٥).

## (١) الكهنوت

أيضًا ما يُميز كنيستنا القبطية هو أنها كنيسة كهنوتية. فنحن نؤمن أن الكهنوت في العهد الجديد لم يُلغ.. بل تغير من طقس هارون إلى طقس ملكي صادق.

- ١. "فلو كان بالكهنوت اللاوي كمال إذ الشعب أخذ الناموس عليه ماذا كانت الحاجة بعد إلى أن يقوم كاهن
   آخر على رتبة ملكي صادق؟ ولا يُقال على رتبة هارون" (عب٧: ١١).
  - ٢. "لأنه إن تعيّر الكهنوت، فبالضرورة يصير تغيّر للناموس أيضًا" (عب٧: ١٢).

وكماكان في العهد القديم.. كان هناك أناس مفروزين لعمل الكهنوت، وهم سبط لاوي، ونسل هرون.. كذلك في العهد الجديد أيضًا.. يوجد أناس مفروزين لعمل الكهنوت. "قال الروح القدس: أفرزوا لي برنابا وشاول للعمل الذي دعوتهما إليه. فصاموا حينئذ وصلُوا ووضعوا عليهما الأيادي، ثم أطلقوهما" (أع١٣: ٣،٢).

صحيح أن كل الشعب هو مملكة كهنة.. "كونوا أنتم أيضًا مبنيين - كحجارة حية - بيتًا روحيًا، كهنوتًا مقدسًا، لتقديم ذبائح روحية مقبولة عند الله بيسوع المسيح" (١بط٢: ٥). "وأما أنتم فجنس مختار، وكهنوت ملوكي، أمة مقدسة، شعب اقتناء، لكي تُخبِروا بفضائل الذي دعاكم من الظلمة إلى نوره العجيب" (١بط٢: ٩). "وجعلنا ملوكًا وكهنة لله أبيه" (رؤ١: ٦).

وهو نفس الأمر الذي كان بعينه في العهد القديم أيضًا.. "وأنتم تكونون لي مملكة كهنة وأمة مقدسة" (خر۱۹: ٦). وهذا لم يمنع من وجود أناس متخصصين في عمل الكهنوت داخل الجماعة المقدسة (نسل هرون من سبط لاوي).

كذلك في العهد الجديد.. نحن مملكة كهنة، ولكن يوجد الكهنة المتخصصون في خدمة الكنيسة الكهنوتية. وإلا لماذا قال معلمنا بولس الرسول عن نفسه: "حتى أكون خادمًا ليسوع المسيح لأجل الأمم، مباشرًا لإنجيل الله ككاهن، ليكون قربان الأمم مقبولاً مقدسًا بالروح القدس" ((و10، 17).

## وحَيْفَ يَحُونَ المُسْيَعِ دَرَنْيُسَ حَهِنْتُ؟؟

- ١. "فإذ لنا رئيس كهنة عظيم قد اجتاز السماوات، بسوع ابن الله، فلنتمسك بالإقرار" (عبع: ١٤).
  - "كما يقول أيضًا في موضع آخر: أنت كاهن إلى الأبد على رتبة ملكى صادق" (عب٥: ٦).
  - ٣. "مدعوًا من الله رئيس كهنة على رتبة ملكي صادق".
     (عب٥: ١٠).
  - كيف يكون المسيح رئيس كهنة، ويدّعي البعض أنه لا كهنوت في المسيحية؟!!

## وضع البد

والكهنوت في كنيستنا يُؤخذ بوضع اليد، فيحل الروح القدس على الشخص المدعو للكهنوت وعلأه من النعمة ومواهب الخدمة. وهذا يؤيده الكتاب المقدس حيث قيل: "أنه بوضع أيدي الرسل يُعطى الروح القدس" (أع٨: ١٨). وليس المقصود هو وضع اليد العمومي لكل الناس لنوال الروح القدس – الذي يتم الآن بالدهن بالميرون "ولما وضع بولس يديه عليهم حلَّ الروح القدس عليهم" (أع١٠: ٦).. بل المقصود هو وضع اليد الخاص بالكهنوت "لا تهمل الموهبة التي فيك، المُعطاة لك بالنبوة مع وضع أيدي المشيخة» (1ق٤: ١٤). «فلهذا السبب أُذكِّرُكُ أن تُضرم أيضًا موهبة الله التي فيك بوضع لديً» لديًّ» (٢ق١: ٢).

والكهنوت في كنيستنا منحدر إلينا من أبينا القديس مرقس الرسول الذي بشرنا بالمسيح، وسام أول أسقف لمصر، وهو القديس انيانوس.. واستمرت الخدمة الرسولية في كنيستنا، والتسلسل الكهنوقي حتى اليوم في بابانا المحبوب البابا شنوده الثالث، وكل الأحبار الأجلاء مطارنة وأساقفة الكنيسة، وكذلك في الآباء الكهنة المباركين القمامصة، والقسوس الأرثوذكسين.

إنها موهبة عظيمة لا يتمتع بها كثيرون من الطوائف الأخرى.

## مواهب فدمة الكهنوت.و

والكهنوت في الكنيسة نعمة جبارة لا نستغنى عنها.. لأن الكاهن:

- ا. مُعلّم.. «لأن شفتي الكاهن تحفظان معرفة، ومن فمه يطلبون الشريعة، لأنه رسول رب الجنود» (ملا۲: ۷).و
- والكاهن يغفر خطايا الناس التائبين، بسلطان من المسيح.. «مَنْ غفرتم خطاياه تُغفر له، ومَنْ أمسكتم خطاياه أُمسكت» (يو ۲۰: ۲۳).
- ٣. والكاهن يُعمد بتفويض من السيد المسيح.. «فاذهبوا وتلمذوا جميع الأمم وعمدوهم باسم الآب والابن والروح القدس» (مت٢٨: ١٩).
- ويمارس كل الأسرار.. «كوكيل الله» (ق١: ٧). «هكذا فليحسبنا الإنسان كخدام المسيح، ووكلاء سرائر الله» (١كو٤: ١).
- ٥. والكاهن أيضًا سفير عن المسيح، ومحسوب أنه ملاك الكنيسة، وراعي لها، وأب للشعب، ومرشد، ومدبر، وخادم لمذبح الله، وهو الذي يبارك الشعب، ويفتقده، ويرعاه، ويحنو عليه، وينبهه للذئاب الخاطفة..

وعندما يستدعي الأمر يُوبخ، وينتهر، بصفته أب يخاف على أبنائه من الانحراف «وبُخ، انتهر، عظ بكل أناة وتعليم» (٢يٓ٤: ٢)، «كذلك عِظ الأحداث أن يكونوا متعقَّلين» (يٓ٢: ٦). «تكلَّم بهذه، وعِظ، ووبُخ بكل سلطان، لا يستَهن بِكَ أحد» (يٓ٢: ١٥).

مغبوط هو الإنسان الذي يجد أبًا يتعهده بالرعاية.. ومسكينة هي الجماعة التي ترفض الكهنوت، والأبوة الروحية.. ستحرم نفسها من الكثير من النعمة العظيمة..

...يتبع

## من اقوال الإيا اللودة عن الخدمة

الخدمة هى امتلا وفيض فالخادم يجب ان يكون ممتلئ من الروحيات ومن ثم يفيض على مخدومية اما الخادم الناقص فلا يمكنة ان يفيض على غيرة بل يجب ان يمتلأ اولا ثم يفيض على غيرة بالروحيات ....



## 

وقد يتساءل البعض.. أليست كل كنيسة أيضًا تتمسك بما عندها متخوفة من هذا التحذير الإلهي؟ فما الذي يُميّز كنيستنا القبطية عن غيرها؟ أليس الجميع مقبولين أمام الله؟ لماذا نتمسك بكنيستنا بكل هذا التمسك والافتخار؟

## ما الذي يُميز الأرثوذ5سيئ؟

إن الأرثوذكسية تتميز في فكرها عن جميع الطوائف بأنها كنيسة التسليم الرسولي، فهي كنيسة تقليدية - كهنوتية - طقسية - آبائية - كتابية، وهي مجمع قديسين في السماء وعلى الأرض.

دعنا الآن نناقش هذا التميز بندًا بندًا:

## (١) التسليم الرسولي

## वो कर रिप्पाप्त,

التسليم هو الطريقة التي فهم به الآباء معنى الإنجيل، وتفاصيل العقيدة. وقد سلموها لنا كما استلموها من آبائهم، ومن السيد المسيح نفسه.

- ١. إنه تسليم "ليس بحسب إنسان" (غل١: ١١).. وليس من اختراع البشر، أو استحسان المفكرين واللاهوتيين...
  - ٢. "فإنني سلمت إليكم في الأول ما قبلته أنا أيضًا" (١٥و١٥: ٣)، "لأنني تسلمت من الرب ما سلمتكم أيضًا" (١٥و١ ١: ٣٢).

وقد أمرنا الإنجيل أن نحفظ هذه التقليدات ونسلمها بأمانة للأجيال التالية.

- ١. "فأمدحكم أيها الإخوة على أنكم تذكرونني في كل شىء، وتحفظون التعاليم (التقليدات)
   كما سلمتها إليكم" (١كو١١: ٢).
- "فاثبتوا إذًا أيها الإخوة وتمسكوا بالتعاليم (التقليدات) التي تعلمتموها، سواء كان بالكلام أم برسالتنا" (٢تس٢: ١٥).

الأسفار نفسها تشهد إذًا بأنها يجب أن تُفهم من خلال التسليم الرسولي "نوصيكم أيها الإخوة، باسم ربنا يسوع المسيح، أن تتجنبوا كل أخ يَسلُك بلا ترتيب، وليس حسب التعليم (التقليد) الذي أخذه منا" (٢تس٣: ٦).

هذا التعليم الرسولي كان جزء منه كتابة في الرسائل، وجزء آخر شفاهي "لأني أرجو أن آتي إليكم وأتكلم فمًا لفم، لكي يكون فرحُنا كاملاً" (٢يو١٢)، راجع أيضًا (٣يو١٤،١٠)، وجزء منه كان ترتيبات عملية "وأما الأمور الباقية فعندما أجيء أرتبها" (١كو١١: ٣٤).

وقد أوصى الكتاب المقدس الكنيسة أن تحفظ هذا التسليم، وتسلِّمه بأمانة وكفاءة للأجيال المتعاقبة..

- ١. "وما سمعته منى بشهود كثيرين، أودِعه أناسًا أمناء، يكونون أكفاءً أن يُعلِموا آخرين أيضًا" (٢تي٢: ٢).
- "من أجل هذا تركتك في كريت لكي تُكمِّل ترتيب الأمور الناقصة، وتُقيم في كل مدينة قسوسًا" (تي١: ٥).
  - ٣. "تمسَّك بصورة الكلام الصحيح الذي سمعته مني" (٢تي١: ١٣).

لقد فهم الآباء الإنجيل بطريقة سليمة حسب قصد السيد المسيح، فكان إيمانهم نقيًا، وكذلك عاشوا بالإنجيل كما قصد السيد المسيح.. فكانت حياتهم تقوية. "وما تعلمتموه، وتسلمتموه، وسلمتموه، ورأيتموه في، فهذا افعلوا" (فيع: ٩).

ولولاهذا التسليم.. لتعددت مدارس التفسير إلى الدرجة التي تنشأ بسببها الهرطقات والبدع الخطيرة بسبب الاجتهاد الشخصي في التفسير، وتدخّل العوامل النفسية والشخصية في توجيه معنى الآيات.

يمكنك أن تتساءل.. كيف فهم الآباء معنى ومدلول الآيات التالية؟

۱. "أبي أعظم مني" (يو١٤: ٢٨).

 "مَنْ أراد أن يُخلص نفسه يُهلكها" (مت ١٦: ٢٥).

"أحببت يعقوب وأبغضت عيسو" (رو ٩: ١٣).

\* "وإن أعثرتك عينك فاقلعها وألقها عنك" (مت ١٨: ٩).

وغيرها.. كثير من الآيات التي إذا فُهمت بطريقة حرفية لضاع المعنى الذي يقصده السيد المسيح، وأخرى عسرة الفهم تحتاج شرحًا وتفسيرًا سليمًا، وأخرى لم يفهمها البعض فهمًا صحيحًا فأدت إلى ظهور الهرطقات والبدع الخطيرة.

إن العودة إلى التسليم الرسولي هي أضمن السُبل للاحتفاظ بالفهم السليم لنصوص الكتاب المقدس. ما أخطر أن يعتمد الإنسان على نفسه وعلى فكره الخاص "وعلى فهمك لا تعتمد" (أم٣: ٥). "لا تكونوا حُكماء عند أنفسكم" ((و١٢: ١٦). "وأما أنت فاثبت على ما تعلَمت وأيقنت، عارفًا ممَنْ تعلَمت" (٢تي٣: ١٤).

وقيل عن دور الأسقف أنه يكون:

- ١. حافظًا للتفسير السليم للآيات بحسب قصد السيد المسيح نفسه.
- "ملازمًا للكلمة الصادقة التي بحسب التعليم، لكي يكون قادرًا أن يعظ بالتعليم الصحيح ويوبخ المناقضين" (تي١: ٩).
  - ٣. "أوصيك أمام الله... أن تحفظ الوصية بلا دنس ولا لوم" (١٣ي٦: ١٣-١٤).
- "إن كان أحديعلم تعليماً آخر، ولا يُوافق كلمات ربنايسوع المسيح الصحيحة، والتعليم الذي هو حسب التقوى، فقد تصلّف، وهو لا يفهم شيئًا، بل هو متعلل بمباحثات ومماحكات الكلام" (١تي ٢٠ -٤).

إذًا ليست الأهمية أن نقرأ الإنجيل فقط.. بل أيضًا أن نستنير بالكنيسة في فهم الإنجيل، والسلوك بالوصية. وهذا ما هو حادث بالفعل في كنيستنا القبطية.. إذ هي متمسكة بالكتاب المقدس، وأيضًا بالطريقة التي فهمه بها الآباء.

دعونا نتمسك بـ "الإيمان المُسلِّم مَرّة للقديسين" (يه").

"تمسك بصورة الكلام الصحيح الذي سمعته مني، في الإيمان والمحبة التي في المسيح يسوع. احفظ الوديعة الصالحة بالروح القدس الساكن فينا" (٢تي ١: ١٣-١٤).

وهذا يؤكد للمرة الثانية أن هذا الإيمان والتفسير السليم قد يكون مكتوبًا في الأسفار المقدسة، أو مشروحًا شفاهيًا، ومُسلَم حياتيًا للكنيسة "سواء بالكلام أو برسالتنا" (٢٣س٧: ١٥).

إذ أن الكتاب المقدس لم يتسع لشرح كل الحقائق الإلهية "فلست أظن أن العالم نفسه يَسَعُ الكتب المكتوبة" (يو٢١: ٢٥). ودعونا نحترس مما حذرنا الكتاب المقدس منه "إن كان أحد يُبشركم بغير ما قبلتم، فليكن (أناثيما)!" (غل ١: ٩).

## ما الذي يضمن عدم تزييض التسليم الرسولي؟

قد يتخوف البعض أيضًا من أن الكنيسة - مع طول الزمان - قد تدخل آباؤها بآرائهم الخاصة في التفسير والتسليم، مما يؤدي حتمًا إلى تزييف التسليم الرسولي الحقيقي والأصيل، ويصير بذلك مابين أيدينا من تقليد بعيدًا روحًا وموضوعًا عما كان بين أيدي الرسل والآباء الأولين.

أودأن أطمئن صاحب هذا التخوّف المخلص أن الكنيسة منذ البداية لا تعتمد أي فكر، أو تفسير، أو إتجاه إلا عن طريق مجمع مقدس "وما سمعته مني بشهود كثيرين" (٢تي٢: ٢).

فلو كان الأمر متروكًا لشخص واحد فقط (البابا مثلاً في أي عصر)، لكانت شبهة الانحراف والتزييف والتغيير ورادة، لأننا لا نؤمن بعصمة الأفراد. ولكن الذي



كان شاول الطرسوسي كرجل لاهوتى يؤمن بالاختيار الإلهى وعندما سمع قول حنانيا له بعد ظهور المسيح له «" إله آبائنا انتخبك لتعلم مشيئته وتبصر البار وتسمع صوتاً من فمه » ( أع ٢٢ : ١٤ )" ..

علم ان الله اختاره وقال ذلك في رسالته إلى غلاطية: «ولكن لما سر اللّه الذي أفرزني من بطن أمي ودعاني بنعمته » ( غل ١ : ١٥ ).... فإذا كان اللّه قد اختار بولس منذ الأزل ، وأفرزه وهو في بطن أمه ، فكيف أعـد الله هذه الشخصية للعمل العظيم الذي كان عليه أن يقوم به.

الفريسي والفيلسوف والوطني:

هذا الرسول القديس في طرسوس عاصمة مقاطعة كيليكية جنوب من آسيا الصغرى , نشأ نشأة دينية متعمقة و كان أبوه من أشد الفريسيين المتمسكين بتقاليد الأباء وكانت عادة اليهود المدققين أن يبدأوا تعليم أولادهم في الرابعة من العمر ، في بيوتهم ، ثم يرسلونهم إلى المجمع حتى الثالثة عشر وهناك يتعلمون تاريخ آبائهم والتقاليد اليهودية ... ذهب إلى أورشليم ليتعلم وليكون واحداً من الربيين بعد أن جلس عند قدمي غمالائيل (الذي كان واحداً من ابرزالمعلمين الذين عرفهم التاريخ اليهودي وكان مذهبه متسعاً بعيداً عن الحرفية القاتلة) .... وقد تقدم على الكثيرين من أترابه لا في المعرفة الدينية فقط بل في التمسك بغيرة بتقليد ولكن من العجيب أن بولس رغم هذه الدراسة الجبارة عند رجلي غمالائيل... كان أعمى ، وقد قاده عماه إلى أن يأخذ طريقه العنيف ضد المسيحية التي أحبها وهام بها فيما بعد ، لقد كان مدقةً وبلا لوم في حفظ الناموس ، ومع ذلك لم يتبين أنه كان مجدفاً ومضطهداً ومفترياً.

وكان بولس إلى جانب الأصالة اليهودية لا ينسى أنه يحمل الرعوية الرومانية التى ولد فيها ، فهو إذاً من سلالة الوجهاء اليهود الذين ربما دفعوا مبالغ طائلة حتى حصلوا على هذه الجنسية أو ربما أدوا عملا لخدمة الإمبراطورية ، فاستوجبوا لهذا السبب أو ذلك شرف الانتماء إلى هذه الرعوية ، والتى كانت مغنما في الحياة والموت ، فلا يجوز جلد رومانى أو الحكم عليه بالموت صلباً ، وقد استعمل بولس هذا الحق وقد اتسع أفقه بهذه الرعوية حتى تفهم الأوضاع الجارية في عصره ، وكان إخلاصه للدولة صادقاً فهو الذي كتب تلك الأقوال العظيمة عن حقوق السلطة المدنية والدعوة إلى الصلاة لأجل الملوك و الذين في منصب.

وقد أضاف بولس إلى الأصالة اليهودية والرعوية الرومانية ، الثقافة اليونانية . كان بولس من أبلغ المقتدرين فى الكلام والكتابة باللغة اليونانية وكانت طرسوس ميداناً واسعاً للدراسات اليونانية ، كان عند أبوابها تمثال جبار كتب أسفله : « كل واشرب وتمتع بالحياة ، فكل ما غير ذلك لا قيمة له » ... وعرف بولس هذا وندد به وهو يقول : « إن كان الأموات لا يقومون فلنأكل ونشرب لأننا غداً نموت » ( ١ كو ١٥: ٣٢)

وقد ظهر فى كتابات بولس اطلاعه الواسع على الحضارة اليونانية كالسباق ، وأكاليل الفوز ، ومواكب الظفر ، ومصارعات الوحوش ، والعادات المختلفة ، مما يشير إلى إدراكه للفلسفة اليونانية واستيعابه لكل ما هو طيب فيها ، ورفض مالا يتفق مع سمو الحياة والأخلاق المسيحية.

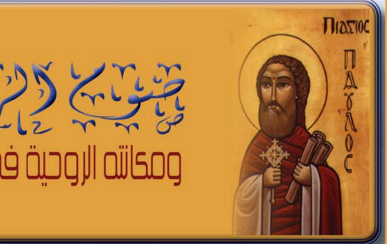
## المصارع:

كان هذا القديس قبل ان يعاين المسيح يعاني صراعاً شديداً وإذا صح ما يقوله أوغسطينوس إن تغيير بولس يرجع إلى حد كبير إلى منظر استفانوس وهو يرجم الذى لم يبرح مخيلته إذ كان يعانى صراعاً نفسياً قاسياً ولذلك قال له المسيح انه «يرفس مناخس». على أبواب دمشق بلغ ذروة الصراع ، كان يركض بحصانه وهو يقترب من المدينة ، ولم يكن يدرى أن هناك من يركض وراءه وقد عبر عن ذلك تعبيراً دقيقاً : «أدركنى أيضاً المسيح يسوع » ( في ٣ : ٣ ).

وبعد ان اصبح كارزاً ورسولاً للامم كان يشكو من صراع من نوع اخر ,صراع ان يبقي في الخدمة ام يكون مع المسيح ,صراع الانسان العتيق مع الانسان الجديد ,الروح مع الجسد, مشاكل من الخارج ومن الداخل و عندما دخل كورنثوس كان في ضعف ووخوف ورعدة... أي أن هذا أنه كان يرتعد من الصعوبات والمخاوف التي تجابهه في الخدمة ، وفي أسيا وصل إلى اليأس من الحياة نفسها.

## المسيح في حياة بولس :

« لأنكم قد متم وحياتكم مستترة مع المسيح فى اللّه» ( كو ٣ : ٣ ) .. انه شخصاً قد مات عن العالم ، وهو فى العالم ، وعاش حياة مستترة أو سرية مع المسيح ، وقد عاش بولس أعمق حياة سرية مع المسيح ، لقد صلب العالم له ، وهو للعالم ، فلم يعد يعيش للعالم ، ولم يعد العالم يجد فيه شيئاً يتجاوب معه ، .. وقد قيل عنه : "إن بولس ينتمى بالكلية إلى عالم آخر خلاف العالم الحاضر فماراثون بولس وأولمبياده ، ومشرق شمسه ومغربها وكل اليونان وروما والأرض المقدسة ، ليست هنا بل هناك " ...لقد كان في المسيح وللمسيح وبالمسيح يحيا ويكرز ويخدم.





DISTILL

صوم الرسل من الأصوام التي تحمل معاني روحية غاية في الأهمية بالنسبة للكنيسة. وبالرغم من أنه الرسولي كصوم يتعلق بوجودها ذاته وباستمرارها على مدى الزمان، إلا أنه صار أحياناً سواء في الماضي أو في الحاضر موضوع حوار ونقاش، وذلك بسبب الجهل بمعناه الأصيل، وبسبب فقدان قيمته الروحية العملية في الكنيسة؛ وهذا مما يؤسف له.

لذلك، وقبل أن نعرض لتحقيق وضعه التاريخي، يلزمنا أن نرسّخ في الأذهان أهميته الروحية بالنسبة للكنيسة.

## أضييته الرودية بالنسية للكنيسة

فصوم الرسل كان أول صوم تم فيه وبواسطته أول عمل للكرازة والتبشير؛ فهو الصوم الذي وُلدت فيه الكنيسة وظهرت للوجود وتَحَدّد شكلها في أورشليم وخارجها، أي أن صوم الرسل كان، ولا زال وسيظل أبداً، هو صوم الكرازة والخدمة والإرسالية؛ فهو متعلق أساساً بالشهادة للمسيح. لذلك جاء توقيته بعد حلول الروح القدس، باعتبار أن حلول الروح القدس إشارة لبدء حركة الخدمة: »وفيما هو مجتمع معهم أوصاهم أن لا يبرحوا من أورشليم بل ينتظروا موعد الآب الذي سمعتموه مني . . . ستنالون قوة متى حلّ الروح القدس عليكم وتكونون لي شهوداً في أورشليم وفي كل اليهودية والسامرة وإلى أقصى الأرض.« (أع ١:٤ و٨)

هنا اقتران الروح القدس مع صوم الرسل يكوّن في الحقيقة صُلب الشهادة وقوتها، ويصوّر أول صورة حية للكنيسة في معناها ومبناها: كرازة وشهادة بالروح: »ومتى جاء المُعزّي الذي سأرسله أنا إليكم من الآب، روح الحق الذي من عند الآب ينبثق، فهو يشهد لى. وتشهدون أنتم أيضاً لأنكم معى من الابتداء. « (يو ١٥:٢٦ و٢٧)

صوم الرسل ومكانته الروحية

ملامح من شخصية بولس الرسول

الهوية الارثوذكسية

الابوة الروحية

الفرق بن مظهر الخدمة

تأمل

الخادم انجيل معاش

عيد الرسل وايمان الكنيسة

11

الخدمة في حياة بولس الرسول

أسئلة العشبة

أما المصدر الذي نعتمد عليه اعتماداً كلياً في كون الرسل صاموا فعلاً بعد حلول الروح القدس حتى يباشروا الشهادة والخدمة وهم صيام، فهو قول الرسل أنفسهم في الدسقولية، حيث تقول في هذا الصدد:

ومن بعد عيد الخمسين (العنصرة) عيِّدوا أيضاً أسبوعاً آخر... ثم نصوم بعد الراحة (أي بعد راحة يوم الأحد سابع يوم بعد العنصرة( ... ومن بعد هذا )أي بعد صوم الرسل) نأمركم أن تصوموا كل أربعاء وكل جمعة وما أمكنكم أكثر من هذا فصوموا. (مج ١٥:٢٠).

إذاً، فصوم الرسل حقيقة تاريخية تستمد قوتها وديمومتها من كيان الكنيسة القائم الآن، وليس ذلك فحسب، بل إن كيان الكنيسة نفسه يستمد بداية وجوده تاريخياً وروحياً من هذا الصوم عينه! فالكنيسة كلها وفي كل العالم مديونة لصوم الرسل كيوبيل حي دائم، تعيُّد له على ممر الأجيال ونقطة انطلاق مضيئة تبدأ منها رحلتها لتجديد نشاطها وكرازتها كل عام.



## من أقوال الإيا اللهودة عن الخدمة

- 🗷 الخدمة هي حب في القلب فاض على هيئة خدمة...
- 🔀 الخدمة هي عطاء للكل فالخادم من طبيعتة ان يعطى حبا وتعليما وافتقادا ومواساة ومعونة للكل ...
- 🔀 الخدمة هي غذاء روحي فيجب على الخادم ان يكون ذو كلمة قوية روحية فعالة حيث يتكلم روح الله من فمة ...
- 🛂 الخدمة هي واسطة روحية للنمو ليس للاولاد فقط وانها للخادم نفسة فالدرس الذي لا يؤثر في حياة الخادم لا يمكن ان يؤثر في حياة المخدومين ايضا.



